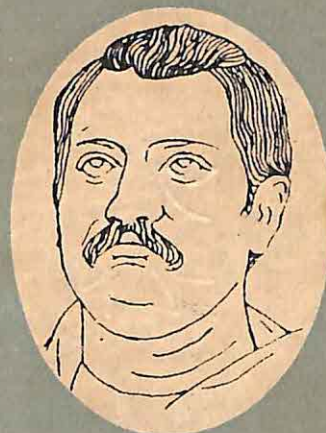


2324



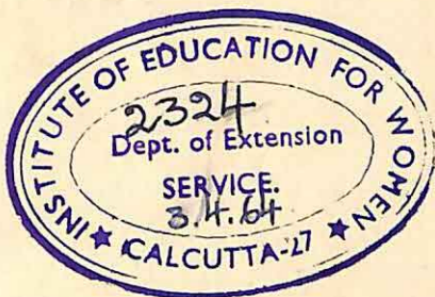
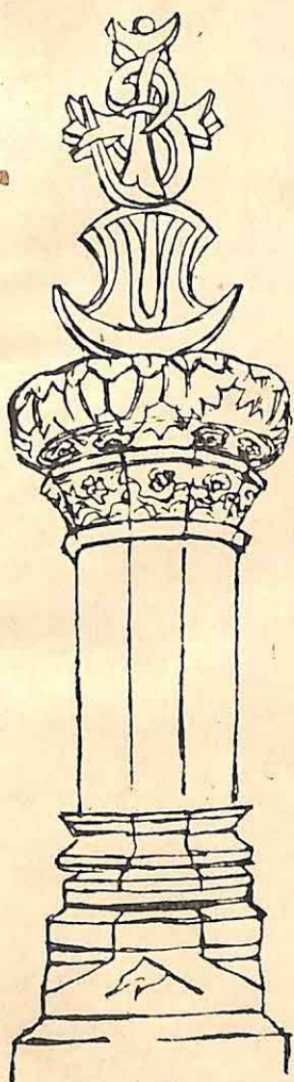
# କେଶବ ଚନ୍ଦ୍ର



ମୁଦ୍ରଣ ମାଳା

୧୯୨୬

ମୁଦ୍ରଣ



କୋର୍ପ୍ରେସ୍

ମଣି ବାଗଚି

ଜିଜ୍ଞାସା । କଲିକାତା

୭୨'୩  
ବାତ୍ତୀ

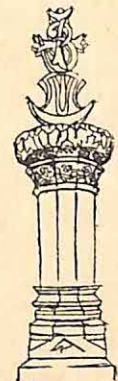
প্রথম প্রকাশ মাঘ ১৩৬৬



প্রকাশক কর্তৃক সর্বস্বত্ত্ব সংরক্ষিত

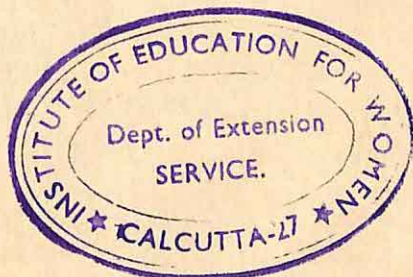
প্রচ্ছদ শ্রী স্বীর সেন  
মামপত্রে কেশবচন্দ্রের সমাধিস্থল

প্রকাশক শ্রীশ্রীশঙ্কুমার কুণ্ড  
জিজ্ঞাসা । ১৩৩এ রাসবিহারী অ্যাভিনিউ । কলিকাতা-২৯  
ও ৩৩ কলেজ রো । কলিকাতা-৯  
মুদ্রাকর শ্রীইন্দ্রজিং পোদ্দার  
শ্রীগোপাল প্রেস । ১২১ রাজা দীনেন্দ্র ষ্ট্রাট । কলিকাতা-৮



କେମବର୍ତ୍ତମାନ

“ଇଶ୍ୱରାଦିଷ୍ଟ ଜୀବନ ଜୀବନ୍ତ ସତ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରେ ।”



“Never again England heard from the East a voice like that of Keshub Chunder Sen. Here was a voice of rare power, eloquence and charm.”

—*Rev. J. Eastline Carpenter*



VICE-PRESIDENT  
INDIA

NEW DELHI

December 4, 1959.

Dear Shri Moni Bagchee,

Thank you for your letter  
of the 2nd inst.

The concept of Secular  
State does not mean that we should  
give up religions and run after  
comfort and security. It means  
that we should treat impartially  
all religions and emphasise their  
points of agreement. Shri Keshub-  
chandra Sen did this important  
work years ago.

Yours sincerely,

Radhakrishnan

(S. Radhakrishnan)

Shri Moni Bagchee,  
Author & Journalist,  
4/2B, Rajendra Lal Street,  
Calcutta.6.

“To be great is to be misunderstood”—এমার্সনের এই কথাটি কেশবচন্দ্র সম্পর্কে যতধানি সত্য, উনিশ শতকের আর কোনো বরণীয় বাঙালি যুগনায়কের পক্ষে বোধহয় ততধানি সত্য নয়। তাঁহার নিকট হইতে আমরা অনেক বেশি পাইয়াছি বলিয়াই কি তাঁহাকে আমরা ভুল ব্যবিয়াছি? স্বতন্ত্র জীবনান্তভূতি লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছিলেন কেশবচন্দ্র। সমষ্টিয়ের বার্তাবহ তিনি। তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা দ্বারা তিনি শুধু একটি নববৃগ্রহ স্ফটি করিয়া যান নাই, জাতির চিত্তলোক পর্যন্ত উত্তাসিত করিয়া গিয়াছেন চিরকালের মত্তন। স্বাধীনতা ও মানবতা—এই দুইটি মহৎ আদর্শের অন্মূল্য সম্পদ ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র তাঁহার জাতির হাতে তুলিয়া দিয়া গিয়াছেন। এই প্রস্তে সেই ইতিহাস কিছুটা বলিবার চেষ্টা করিয়াছি।

৪২বি রাজেল্লাল প্রাইট

কলিকাতা-৬

১৯৬০

মণি বাগচি

॥ উৎসর্গ ॥

“Young Bengal, this is for you.”  
—*Keshubchandra* in 1860.

॥ অণি বাগচির অন্ত্যান্ত বই ॥

|                                 |                             |
|---------------------------------|-----------------------------|
| বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী             | নিবেদিতা                    |
| মুস্তাকা কামাল পাশা             | নিবেদিতা-নৈবেগ              |
| সর্বাধিনায়ক স্বত্ত্বাধিকর্ত্তা | গোতম বুদ্ধ                  |
| ছোটদের বার্ণার্ড শ              | সিপাহীযুদ্ধের ইতিহাস        |
| ছোটদের অরবিন্দ                  | সিপাহী বিজ্ঞাহ              |
| ছোটদের বিবেকানন্দ               | বৈজ্ঞানিক জগদীশচন্দ্র       |
| ছোটদের ছত্রপতি                  | আমাদের বিদ্যাসাগর           |
| ছোটদের গোতমবুদ্ধ                | কেমন করে স্বাধীন হলাম       |
| মহাচীনে শ্রীনেহুর               | আমেরিকায় স্বামী বিবেকানন্দ |
| বাংলা সাহিত্যের পরিচয়          | নানাসাহেব                   |
| কাজলরেখা                        | রামমোহন                     |
| লীলা-কঙ্ক                       | বিদ্যাসাগর                  |
| অমর জীবন                        | মাইকেল                      |

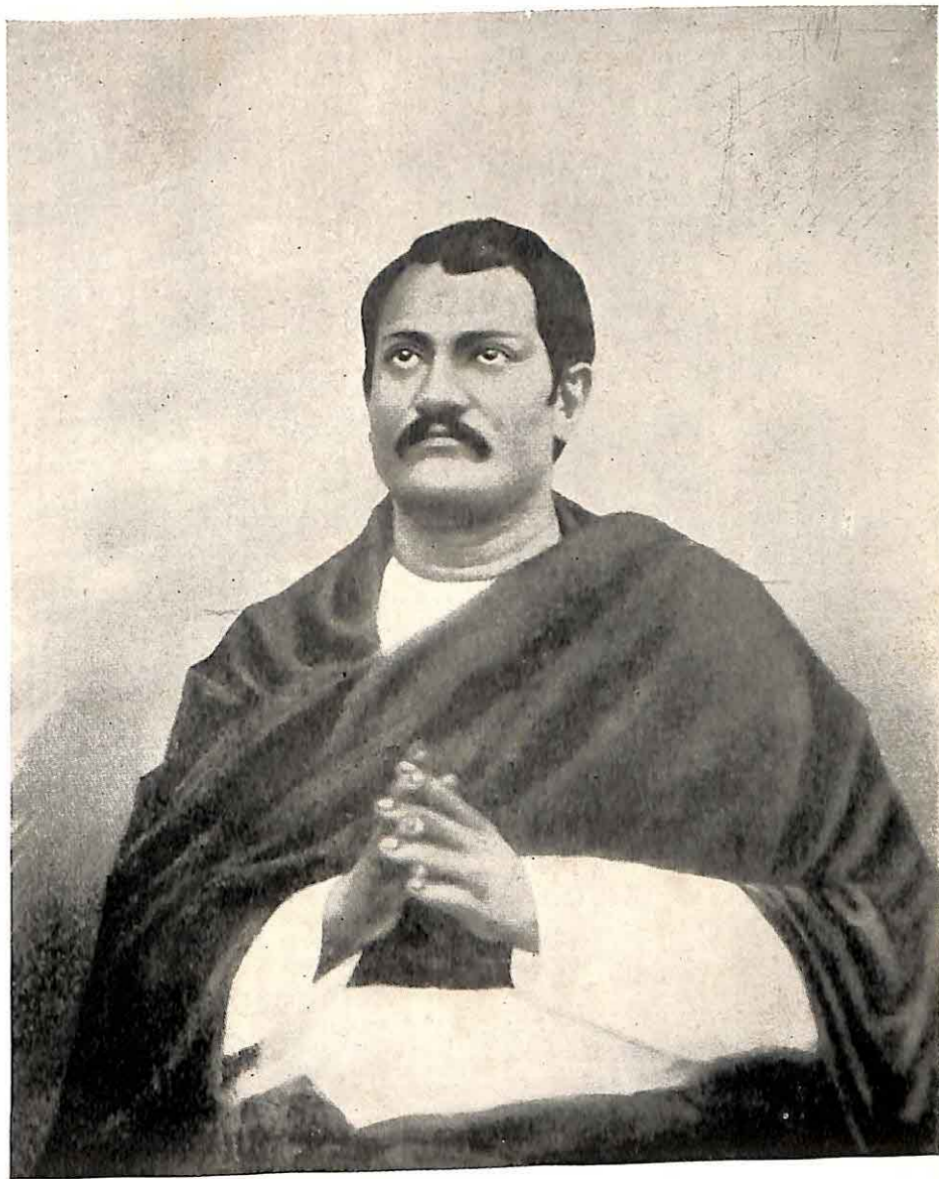
মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ

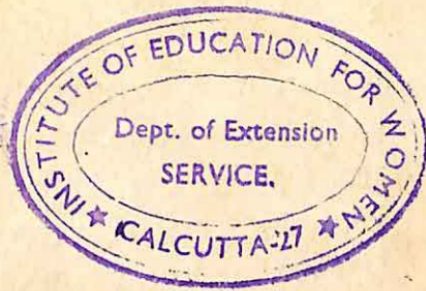
SISTER NIVEDITA

OUR BUDDHA

॥ পরবর্তী বই ॥

শিশিরকুমার ও বাংলা থিয়েটার  
র বি র আ লো





॥ এক ॥

কলিকাতা টাউন হল।

১৮৮৩, ২০শে জানুয়ারি। শনিবার।

এক সৌম্যদৰ্শন বাঙালি বক্তৃতা করিতেছেন। প্রতি বৎসরই তিনি এই সময় টাউন হলে বক্তৃতা করিয়া থাকেন। সে বক্তৃতা শুনিবার জন্য শহরের যত শিক্ষিত লোক ভীড় করিয়া আসেন, আর আসেন উচ্চপদস্থ ইংরেজ রাজপুরুষেরা। লাটসাহেব পর্যন্ত বাদ যান না। আজ বহু বৎসর যাবৎ তাহারা এই বাংসরিক ভাষণ শুনিতে অভ্যন্ত হইয়াছেন—বৎসরাতে এমন দিনে তাহারা এখানে আসিয়া সমবেত হন, তারপর স্কুলচিত্রে বসিয়া মন্ত্রমুক্তির মতন সেই বক্তৃতা তাহারা শোনেন। অত্যন্ত আকর্ষণীয় ছিল আজিকার বক্তৃতা। বক্তৃতা নয়—বাগু-বিভূতি। সে বাগু-বৈদেশ্য শ্রোতাদের বিশ্বিত করিত, তাহাদের সমস্ত সত্তাকে আলোড়িত করিত। বিহুৎপ্রবাহ খেলিয়া যাইত বক্তার উচ্চারিত প্রতিটি কথায়। গম্য গম্য করিত সমস্ত টাউন হলের ভিতরটি। উদাত সেই কর্তৃপক্ষের মুহূর্তমধ্যেই শ্রোতাকে প্রবৃক্ষ করিয়া তোলে।

আজকার বক্তৃতার বিষয়—“যুরোপের নিকট এশিয়ার বাণী।”

টাউন হলে তিল ধারণের স্থান নাই। অন্যান্য বৎসর অপেক্ষা আজ দর্শক সমাগম অনেক বেশি—সারা শহর যেন একেবারে ভাঙ্গিয়া পড়িয়াছে। ইংরেজ, বৌদ্ধ, মুসলমান, হিন্দু, বাঙালি, অবাঙালি পাশাপাশি বসিয়া বক্তৃতা শুনিতেছে। বক্তৃতা যেমন সুনীর্ধ, তেমনি ওজন্মী। যেমন শিক্ষাপ্রদ তেমনি দেশপ্রেম ও মানবপ্রেমের দ্বারা তাহার প্রত্যেকটি শব্দ অনুপ্রাণিত।

কমনীয় কাস্তি ও মধ্যাহ্ন স্থরের তায় তেজোময় সেই বক্তার মুখের এক একটি কথার ভিতর দিয়া যেন একটি বিরাট আদর্শ ও বিশ্বাত্মিতির ভাব বাজাব কৃপ লইয়া ফুটিয়া উঠিতেছে। এমন বিশুদ্ধ ইংরেজি, এমন অনগ্রল বাক্যশ্রোত, শহরে পূর্বে কেহ দেখে নাই, শোনে নাই। বক্তা বলিতেছেন আর সমবেত শ্রোতুমণ্ডলী কুকুনিঃশ্বাসে শুনিতেছে :

“যুরোপ যে কল্যাণ করিয়াছে, যে সকল বাহ্য ও আভ্যন্তরিক উপকার করিয়াছে সে সবের জন্য এশিয়ার মানুষ কৃতজ্ঞ। এশিয়ার আমি পক্ষ সমর্থক সন্তান। এশিয়ার দুঃখ আমার দুঃখ, তাহার আনন্দ আমার আনন্দ। এই ওষ্ঠাধর এশিয়ার পক্ষ সমর্থন করিবে। বিশ্বস্ত অহুরক্ত সেবক—অহুরক্ত পুত্রের তায় আমি আমার পিতৃভূমির সেবা করিব। এশিয়া কি প্রধান প্রধান খবি মহাজনগণের জন্মভূমি নহে? পৃথিবীর পক্ষে কি এই ভূখণ্ড মাঝবের সর্বপ্রধান ও পবিত্র তীর্ত্থস্থান নহে? যাহাদিগের পদতলে পৃথিবী পড়িয়া রহিয়াছে,—ঁা, তাহারা এই এশিয়ার ভূমিতেই আবির্ভূত ও প্রসিদ্ধ হইয়াছেন। যে সকল ধর্ম লক্ষ লক্ষ মানুষকে জীবন দিয়াছে, মুক্তি-পথের সন্ধান দিয়াছে,—এই এশিয়াতেই তাহাদের সর্বপ্রথম অভ্যন্তর হইয়াছিল। আমার কাছে এশিয়ার ধূলি স্বর্ণ-রোপ্য অপেক্ষা মূল্যবান। পৃথিবীতে যত ধর্মসম্প্রদায় আছে, এশিয়া তাহাদের আবাস স্থল। ইহুদী, আঁষ্টান, মুসলমান, হিন্দু, বৌদ্ধ—সকলেই এশিয়াকে সাধারণ গৃহ বলিয়া স্বীকার করেন। আমরা তাই যুরোপকে বলি—এস, আমরা এক ঝঁশুর, এক সমাজ, এক সত্যে আবদ্ধ হই; সমস্ত মহৃষ্য জাতিকে এক করিয়া ফেলি।”

এক ঝঁশুর, এক সমাজ, এক সত্য।

প্রত্যেকটি শ্রোতার চিঠ্ঠে এই কথার প্রতিধ্বনি উঠিল।

জাতীয় সংকীর্ণতাকে অতিক্রম করিয়া কী উদার কী বিশ্বজনীন এই চিন্তা! সত্যই এমন বক্তা, এমন অমৃতবর্ষী মধুর কর্তৃ তাহারা কথনে শোনে নাই।

এই বক্তা কেশবচন্দ্র সেন।

পরবর্তীকালে ইনিই ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র।

উনবিংশ শতকের হিতীয়ার্ধের যে বাংলা, সেই বাংলার প্রাণ ছিলেন কেশবচন্দ্র সেন। জাতীয়তাবোধের বিজয়শঙ্খ 'সুলভ সমাচার' ছিল তাঁহার হস্তে। সমাজ ও ধর্ম সংস্কারক, জাতীয়তাবাদের একনিষ্ঠ পূজারী, নারীপ্রগতির উদ্বোধক, জ্ঞান-বিদ্যার প্রসারক, অসাধারণ বাঞ্চী ও ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া কেশবচন্দ্র যে শুধু ভাবতবর্ষেই স্বীকৃত হইয়াছিলেন তাহা নহে, ইংলণ্ডেও তাঁহার প্রতিষ্ঠা ও প্রতিপত্তির অন্ত ছিল না। সত্যাগ্রাম ও তেজবিতার মূর্তিবিগ্রহ কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একজন অসাধারণ মনস্থী পুরুষ। অদ্ভুতকর্ম ব্যক্তি। অনন্যসাধারণ তাঁহার ব্যক্তিত্ব। ইতিহাসের নবীন প্রেরণা কেশবচন্দ্র। বাংলার নববৰ্ষোবনের ললাটে তিনিই প্রথম রাজত্বক আঁকিয়া দিয়াছিলেন। নবজাগ্রত সমাজ-চেতনার তরুদশীর্ষে যেদিন কেশবচন্দ্র প্রথম আবিষ্ট হইয়াছিলেন সেইদিন হইতে পরবর্তী প্রায় দুই বুগের ইতিহাস, বলিতে গেলে, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হইয়াছিল। সেদিন তাঁহার অস্তিত্বে দেশ কাপিয়াছে। তাঁহার মহসুস সন্দর্শনে লোকে ধর্মপথে অগ্রসর হইয়াছে। সেই বিদ্যা, সেই বুদ্ধি, সেই প্রতিভা, সেই জ্ঞান, সেই রূপ, সেই তেজ—বাংলালি একবারই দেখিয়াছিল।

সাধারণতঃ আমরা কেশবচন্দ্রকে একজন ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া জানি। প্রকৃতপক্ষে তিনি ছিলেন একজন ধর্ম-বিপ্লবী এবং ধর্মসমৰ্ষকারী এক প্রতিভাধর ব্যক্তি। সেইখানেই তাঁহার সত্যকার পরিচয়। তাঁহার জীবনে-তিহাসে তাই আধ্যাত্মিকতা ও ধর্মপ্রচারে কেশবচন্দ্রের অসাধারণ কৃতিত্বের কথা সবিস্তারে বর্ণিত হইয়াছে। কিন্তু জাতীয় জীবনের অগ্রগতি ক্ষেত্রেও তাঁহার প্রতিভা ও দুরদর্শিতা কি বিপুল পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল এবং দেশের পরবর্তাকালের রাজনৈতিক জাগরণ ও সমাজ-বিপ্লবকে কিভাবে প্রভাবাধিত করিয়াছিল, কেশব-মনীষা আলোচনা প্রসঙ্গে তাঁহারও উল্লেখ অপরিহার্য। উনিশ শতকের বাংলার সমাজ, সাহিত্য, ধর্ম, শিক্ষা, নীতি ও রাজনীতি—জাতির জীবনের এমন দিক নাই যাহা কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্পর্শে উদ্দীপ্ত না হইয়াছে। বাংলার বাটিকাতাড়িত আধ্যাত্মিক গগনে কেশবচন্দ্রের আবির্ভাব একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। রামমোহন-দেবেন্দ্র-

নাথের সাধনাকে তিনিই একটি ঐতিহাসিক সম্পূর্ণতা দান করেন ; নব-বিধানের ভিতর দিয়া তিনি যে নবশক্তির, যে নবীন আদর্শের উদ্বোধন করিয়াছিলেন—তাহার তৎপর্য বাঙ্গালি হৃদয় দিয়া গ্রহণ করে নাই, বৃক্ষ দিয়া বিচার করে নাই । আচার্যের বেদীতে বসিয়া কেবশচন্দ্ৰ যেভাবে নব-বিধানের ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন, আমরা তাহা সেদিন বুঝিতে চাহি নাই, তাই তাহার নববিধানকে পাঁচকুলের সাজি বলিয়া উপহাস করিয়াছি । কিন্তু সমগ্র মানবজাতির আঙ্গোহতি বিধানের যে অব্যর্থ ইদিত সেদিন সেই নববিধানের মধ্যে ছিল, আজ কি তাহা ইতিহাসের কষ্টপাথের ঘাটাই হইয়া যায় নাই ? এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য—ছিয়াত্তর বৎসর পূর্বে উচ্চারিত এই কথা, আজ সভ্যজগতের প্রতিটি মানুষের চিন্তায় বাস্তব ক্লপ লাইতে চলিয়াছে—ইহা দেখিয়া এবং জানিয়াও আমরা কি কেশব-মনীষা অঙ্গীলনে আর বিরত থাকিতে পারি ? কেশবজীবন বাস্তবিকই এক আশ্চর্য শাস্ত্র ; বেদ-বেদোন্ত, বাইবেল, কোরান, গীতা, ভাগবৎ—সবই এই শাস্ত্রে সম্মিলিত হইয়াছে । কালের প্রান্তর অতিক্রম করিয়া আজ তাই শোনা যায় কেশবচন্দ্ৰের ঘোষণার সেই বাক্সাৰ—এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য । উনবিংশ শতাব্দীর পৃথিবীতে আর কাহারো চেতনায় বা চিন্তায় বা কর্মে এই মহান আদর্শ ক্লপ লয় নাই । কেশবচন্দ্ৰের প্রকৃত মহৱ এইখানেই । অগ্নিমাত এই মহাজীবনের কথাই আজ বলিব ।

কেশবচন্দ্ৰের জীবন প্রার্থনার জীবন । তিনি মূর্তিমান প্রার্থনা ।

কেশবচন্দ্ৰের জীবন জলস্ত বিশ্বাসের জীবন । তিনি মূর্তিমান বিশ্বাস ।

কেশবচন্দ্ৰের জীবন একজন ঈশ্বর পিপাসুর জীবন ।—“তোমরা কি ধর্মের অগ্ন, ঈশ্বরের অগ্ন পাগল হাইতে পারো না ?”—এই কথা একদিন আমরা কেশবচন্দ্ৰের মুখ হাইতেই শুনিয়াছি । সেদিন মনে করিয়াছি, ইহা বুঝি তাহার ভাববিলাস, অথবা হৃদয়ের বাঞ্চীয় উচ্ছ্বাস । কিন্তু ঈশ্বর-চেতনায় উদ্বৃক্ষ ও পরিশুল্ক সেই জীবনে উচ্ছ্বাস বা ভাবের যে বিন্দুমাত্র স্থান ছিল না, ইহা সেদিন আমরা বুঝি নাই ।

এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ ।

ইহাই কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের সার কথা ।

ইহাই তাহার জীবনের মূল স্তুতি এবং এই স্তুতকে অবলম্বন করিয়াই আমরা কেশব-চরিতাভূশিলনে প্রবৃত্ত হইব । বাংলার নবযুগের প্রথম মানুষ রামমোহন । চরিত্রে মহৎ এবং মহুষ্যত্বে বৃহৎ রামমোহনই জাতির প্রাণ-দাতা । তিনিই জাতিকে নৃতন পথে চলিবার প্রেরণা দান করিতে পারিয়া-ছিলেন । সার্বভৌমিক ধর্মের আদর্শ তিনিই প্রথম প্রচার করেন । কেবল-মাত্র ধর্মের ক্ষেত্রেই নয়, রাজা রামমোহনের বিরাট জ্ঞান, ব্যক্তিত্ব জাতীয় জীবনের অগ্রগতি ক্ষেত্রেও নৃতন প্রাণসঞ্চার ও প্রেরণা উদ্দীপ্ত করিয়াছিল । তারপর দেখা দিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর । লোকোত্তর মহামনীয় তিনি । মন ও মুখ ছিল তাহার এক । ভারতের শিক্ষা, দীক্ষা, এবং ধ্যান ধারণার মধ্যেই তিনি রামমোহনের আদর্শকে ফুটাইয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন । এ দেশে ভারত-সংস্কৃতির আলোচনার স্থচনা তিনিই করেন । বাঙালির অন্তরে মহর্ষিদেব জাগাইয়া দিয়াছিলেন একটি নবীন ভাব, নবীন শক্তি, নবীন উন্মাদনা । তখন হইতেই শিক্ষিত বাঙালির মনে আত্মোন্নতি বিধানের জন্য ব্যাকুলতা এবং মহুষ্যত্বের পরিচয় দিবার আকাঙ্ক্ষা জাগ্রত হইয়া উঠিতে লাগিল । রামমোহনের ঈশ্বরজ্ঞান দেবেন্দ্রনাথের ঈশ্বরাভূত্তিতে চরিতার্থতা লাভ করিয়াছিল ।

এই ধারায় এই শতাব্দীর তৃতীয় মানুষ কেশবচন্দ্র । রামমোহন এবং দেবেন্দ্রনাথ—ইহাদের উভয়ের আধ্যাত্মিক চেতনার পরম পরিণতি আমরা লক্ষ্য করি একমাত্র কেশবচন্দ্রের মধ্যেই । কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম অভিজ্ঞতা আরো নৃতন, আরো অসাধারণ । তিনি যেন ইতিহাসের বরপুত্র । শৈশব হইতেই তিনি অন্তরে উচ্চ জীবনের আদর্শের সক্ষান্তের আহ্বান অনুভব করেন । শৈশব হইতেই তাহার জীবনে বিপ্লবী স্বভাবের অঙ্কুর দেখা দেয় । কেশবচন্দ্র বাস্তবিকই একজন বিরাট বিপ্লবী পুরুষ—রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের যথার্থ উত্তরসূর্যক । জাতিকে ব্রহ্মস্থী করা—ইহাই ছিল তাহার জীবনের সংকলন । সেইজন্তাই কি তিনি যুবকদের বলিতেন—তোমরা কি ধর্মের জন্য পাগল হইতে পার না ? সেদিন বাংলার সমাজজীবনের চরম সংকটমুক্তে কেশবচন্দ্র যদি ব্রাহ্মধর্মের সাধন ও সংজ্ঞা লইয়া বাংলার যুবক সম্প্রদায়ের

সম্মুখে না দাঢ়াইতেন, বাংলার ইতিহাস অত্ক্রম ধারণ করিত। কেশবচন্দ্রের জীবনের অগ্রিময় স্পর্শ লাভ করিয়াই বাংলার নবজাগরণের ইতিহাস এক নৃতন গরিমা, নৃতন ব্যঙ্গনা লাভ করিয়াছিল।

বাঙালির জীবনে কেশবচন্দ্রের স্থান আজ নির্ণয় করিবার দিন আসিয়াছে। উনবিংশ শতকের বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণের যথার্থ এবং পূর্ণাঙ্গ অঙ্গীকার আজো একজন নিরপেক্ষ ঐতিহাসিকের অপেক্ষায় আছে। বিগত শতকে ধর্ম, সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি ও সাহিত্যের ক্ষেত্রে একটির পর একটি যেসব বৃগান্তকারী ঘটনা ঘটিয়াছে এবং এই শতকে যেসব মনীষীর কর্ম, চিন্তা ও সাধনার ফলে নবজাগরণ সার্থক হইয়াছিল, সেগুলির ইতিহাস-সম্মত বিচার ও বিশ্লেষণ করিবার দিন আজ আসিয়াছে। সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গী ভিন্ন বিচ্ছিন্ন প্রয়াস বা বিচ্ছিন্ন অঙ্গীকারনের দ্বারা বাংলায় উনবিংশ শতকের ইতিহাসের গতি ও প্রকৃতি ঠিকমত বুঝিতে পারা যাইবে না। এ পর্যন্ত আলোচনা যাহা হইয়াছে বা এখনো যাহা হইতেছে, তাহাতে দেখা যায় যে, ব্যক্তি-বিশেষ বা ঘটনা-বিশেষের মূল্যায়নে কেহই নিরপেক্ষ চিন্তার পরিচয় দিতে পারেন নাই। ইহার ফলে বিগত শতাব্দীর ইতিহাস অনেক ক্ষেত্রেই খণ্ডিত ও বিকৃত হইয়াছে, আবার কোনো কোনো ক্ষেত্রে ইহা অতিরঞ্জিতও হইয়াছে এবং সেই ইতিহাসকে ধাহারা স্পষ্ট করিয়াছেন, ধাহারা গড়িয়াছেন তাঁহাদের অনেকের সম্পর্কেই আমাদের বিচার-বিবেচনা একদেশদর্শী হইয়াছে।

উনবিংশ শতাব্দীর ইতিহাসে রামমোহনের পর ধাহার গুরুত্ব সর্বাধিক তিনি কেশবচন্দ্র সেন। অথচ এই কেশবচন্দ্রকেই বাঙালি গ্রহণ করে নাই। ইতিহাসে কেশবচন্দ্র এক বৰক উপেক্ষিত বলিলেই হয়। বাংলা সাহিত্যে তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা, অত্যাশৰ্চ চরিত্র ও কর্মময় জীবনের অঙ্গীকার বিরল। অঙ্গসন্ধিৎসু কোনো সাহিত্যিকই আজ পর্যন্ত কেশবচন্দ্রের জীবন ও সাধনার প্রতি সপ্রদক দৃষ্টিনিক্ষেপ করেন নাই, স্কুল-কলেজের কোনো পাঠ্য পুস্তকে কেশবচন্দ্রের কোনো রচনাই স্থান পায় নাই। অথচ তিনি দেশকে ও জাতিকে যাহা দিয়া গিয়াছেন তাহা আমাদের অমূল্য

সম্পদ। বাঙালি সেই সম্পদের সক্ষান লইল না, কেশবচন্দ্রের ইঁরেজি ও বাংলা রচনাবলী বাঙালি আগ্রহের সহিত পাঠ করিল না। বাঙালির জীবনে কেশবচন্দ্রের স্থান হইল না কেন?—এই প্রশ্নের উত্তর দিবার দিন আজ আসিয়াছে মনে হয়।

বিগত শতাব্দীর নবজাগৃতির অভিপ্রায় ও তাৎপর্য যদি আমরা সর্বাগ্রে শ্রদ্ধার সহিত হৃদয়স্থ না করিতে পারি তাহা হইলে কেবলমাত্র ব্যক্তি-বিশেষের প্রশংসনিক রচনা দ্বারা বিগত শতাব্দীর ইতিহাস আলোচনা কোনো-দিন সর্বাঙ্গ সম্পূর্ণ হইবে না। উনবিংশ শতাব্দীর ইতিহাস তো কেবলমাত্র রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথ, বিদ্যাসাগর বা রামকৃষ্ণকে লইয়া নয়—আরো অনেককেই লইয়া সেই ইতিহাস স্বীয় অভিপ্রায় সিদ্ধ করিয়াছে। এই অনেকের মধ্যে উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে কেশবচন্দ্র সর্বাগ্রগণ্য। তাঁহার প্রতি তাঁহার সমসাময়িকদের মধ্যে অনেকেই অবিচার করিয়াছেন; অনেকেই তাঁহাকে ভুল বুঝিয়াছেন ও ভুল বুঝাইয়াছেন। তাঁহার সম্পর্কে প্রতিষ্ঠান-বিশেষ হইতে প্রকাশিত সাহিত্যে বহু বিক্রিত উক্তি এবং অসত্য বা অধৰ্ম্মত্য বিবরণ স্থান পাইয়াছে। ফলে আমরা ‘ভক্ত কেশব’কে পাইয়াছি, যুগ-বিপ্লবী চিন্তানায়ক ও স্মৃতির অধ্যাত্মচেতনাসম্পন্ন কেশব-চন্দ্রকে পাই নাই।

ৰাক্ষসমাজের ইতিহাসে পর্যন্ত দেখিতে পাই যে, কেশবচন্দ্রের জন্য অতি সংকীর্ণ স্থান নির্দিষ্ট হইয়াছে, অথচ ৰাক্ষসমাজের যে পরিণত রূপ আজ আমরা নববিধানের ভিতর দিয়া প্রত্যক্ষ করিতেছি তাহা কি কেশবচন্দ্র ভিত্তি সন্তুষ্ট হইত? ৰামমোহনের উত্তরাধিকারস্থের দাবী অনেকেই করিয়াছেন, কিন্তু ৰাজাৰ প্রকৃত উত্তরসাধক বলিতে ছইজনকেই বুঝায়—এক মহৰ্ষি দেবেন্দ্রনাথ, দ্বিতীয় কেশবচন্দ্র। জানি, সমসাময়িকদের দৃষ্টি সব সময় অভ্যন্ত হয় না, সম্পূর্ণ হয় না—কিন্তু তাই বলিয়া তাঁহাদের বিচার-বিবেচনা যে নিরপেক্ষ হইবে না, ইতিহাসসম্মত হইবে না, ইহার কি অর্থ আছে? দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আলোচনায় কি কেশব-বিরোধী, কি কেশব-ভক্ত, কি ৰামকৃষ্ণ মিশন, এমন কি, তাঁহার পরিবারবর্গের কেহ কেহ পর্যন্ত সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় দিতে পারেন নাই। বুঝিতেছি যে,

কেশবচন্দ্ৰ সমগ্ৰ ইতিহাসই যেন বিকৃত হইয়া, অতিৱঞ্জিত হইয়া আমাদেৱ নিকট এ যাৰ্থকাল পরিবেশিত হইয়া আসিয়াছে। অবিলম্বে ইহার প্রতিকাৰ হওয়া দৰকাৰ। এ কথা অতি সত্য যে, কেশবচন্দ্ৰেৰ জীবনেতিহাসেৰ যথাযথ ও ব্যাপক আলোচনা এবং তাহার বহুমুখী কৰ্ম-প্ৰচেষ্টাৰ মূল্যায়ন ভিন্ন উনবিংশ শতাব্দীৰ নবজাগৃতিৰ প্ৰকৃত গুৰুত্ব আমৱা বুৰিতে পাৰিব না। কেশবচন্দ্ৰকে কেবলমাত্ৰ ব্ৰাহ্মসমাজেৰ একজন নেতা হিসাবে বা নববিধানেৰ উকাতা হিসাবে দেখিলে চলিবে না। প্ৰকৃতপক্ষে তিনি ইতিহাসেৰ মাঝৰ এবং ইতিহাসেৰ মাঝৰকে ইতিহাসেৰ দৃষ্টি দিয়াই দেখিতে হইবে, বুৰিতে হইবে।

সমসাময়িক ইতিহাসে রামগোহনেৰ পৰ দেবেন্দ্ৰনাথ ও কেশবচন্দ্ৰেৰ মূল্যাই সৰ্বাধিক। যাহাৱা শুধু রামগোহন-দেবেন্দ্ৰনাথ বা রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ প্ৰশংসি রচনা কৰিয়াছেন, তাহাদেৱ কেহই কেশবচন্দ্ৰেৰ চিন্তা ও অনুভূতিৰ সীমাৰ মধ্যে প্ৰবেশ কৱিতে পাৱেন নাই, অথবা তাহার তন্ত্রিষ্ঠ মনেৰ নাগাল পান নাই—ইহা আমি প্ৰতিবাদেৱ আশঙ্কা না রাখিয়াই বলিতে পাৰি। ইতিহাস-সচেতন মানসিকতাৰ অভাবেই উনবিংশ শতাব্দীৰ নবজাগৱণেৰ পুৱোধাগণেৰ কৰ্মপ্ৰয়াস ও চিন্তাধাৰাৰ মূল্যনিৰূপণ প্ৰায় ক্ষেত্ৰেই একদেশদৰ্শী হইয়া উঠিয়াছে। ‘জীবনবেদে’ৰ উকাতা কেশবচন্দ্ৰেৰ প্ৰকৃত মহিমা বাঙালিৰ নিকট তাই অবজ্ঞাত ও অজ্ঞাতই রহিয়া গেল। মহৰ্ষি দেবেন্দ্ৰনাথেৰ স্থায় বিজ্ঞ ব্যক্তি পৰ্যন্ত (এবং যিনি কেশবচন্দ্ৰকে প্ৰাণাধিক পুত্ৰত্ব জ্ঞান কৱিতেন) কেশবচন্দ্ৰকে ‘অবতাৰ’ বলিয়া বিজ্ঞপ কৱিতে ইতস্ততঃ কৱেন নাই। কেশবচন্দ্ৰেৰ ‘নববিধান’ লইয়া বাঙালি যে উপহাস কৰিয়াছে, আজ তাহার প্ৰায়শিত কৱিবাৰ দিন আসিয়াছে। কি সমাজ-সংস্কাৰে, কি ধৰ্ম-সাধনায়, কি জাতিগঠনে কেশবচন্দ্ৰেৰ অনন্যসাধাৱণ কৰ্মকীৰ্তিৰ সমগ্ৰ ইতিহাস যদি আমৱা নিৱেক্ষণভাৱে অনুশীলন কৱি তাহা হইলে আমৱা দেখিতে পাইব যে, বাংলা তথা ভাৱতে নবজাগৃতিৰ ইতিহাসেৰ স্বতীয়াৰ্থ কেশবচন্দ্ৰেৰ কীৰ্তিতেই ছাইয়া আছে। ধৰ্মকে সমাজমুখী কৱিয়া তুলিবাৰ কথা ইতিপূৰ্বে আৱ কেহই চিন্তা কৱেন নাই।

১৮৫৯ হইতে ১৮৮৪ আষ্টাদ—এই পঞ্চিশ বৎসৰ কালই কেশবচন্দ্ৰের প্ৰকৃত কৰ্মজীবন। এই শতকেৱ এই গুৰুত্বপূৰ্ণ সময়ে সকল বিষয়ে, বিশেষ কৱিয়া ধৰ্ম ও সমাজ সংকাৰেৱ ক্ষেত্ৰে—কেশবচন্দ্ৰেৱ সৰ্বভাৱতীয় নেতৃত্ব অবিসংহাদিত এবং তাহাৰ কৰ্মপ্ৰয়াসও সুদৃঢ়প্ৰসাৰী। বস্তুতঃ কেশবচন্দ্ৰেৱ জীবনেতিহাস পাঠ কৱিয়া আমৰা দেখিতে পাই যে, যে সমাজে তিনি তৰুণ বয়সে যোগদান কৱিলেন সেই ব্ৰাহ্মসমাজেৱ নিকট তাহাৰ শিখিবাৰ কিছুই ছিল না, বৱং তিনিই ব্ৰাহ্মসমাজকে অনেক কিছু শিক্ষা দিয়া ইহাকে ইতিহাস-নিৰ্দিষ্ট পৰিণতিৰ পথে লইয়া গিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্ৰেৱ জীবনই ব্ৰাহ্মসমাজকে এক পৱিকাৰ বৈজ্ঞানিক এবং দার্শনিক আসনে প্ৰতিষ্ঠিত কৱিতে সক্ষম হইয়াছে। হিন্দুসাধনাৰ মৰ্মমূলে কেশবচন্দ্ৰ প্ৰবেশ কৱিয়াছিলেন—এবং এইথানে তিনি অন্য। সকল ধৰ্মই সত্য, এমন কথা প্ৰত্যয়েৱ সহিত বুঝি রামমোহনও অহুভব কৱিতে পারেন নাই, বলিতে পারেন নাই—ৰামকৃষ্ণ তো পৱেৱ কথা! দৃঢ়থেৱ বিষয়, রামমোহন বা রামকৃষ্ণেৱ মহিমা-কৰ্তৃতনে ব্ৰাহ্মসাহিত্য বা ৰামকৃষ্ণ-সাহিত্য যেমন অতি মুখৰিত, কেশবচন্দ্ৰ সম্পর্কে ইহা তেমনি নীৱৰ। মহদ্বেৱ অতিৱঞ্চন হইয়া থাকে, স্বীকাৰ কৱি, কিন্তু তাই বলিয়া একজনকে জনচিত্ৰে বিগ্ৰহপে প্ৰতিষ্ঠিত কৱিবাৰ জন্য কি আৱেকজনকে খৰ্ব বা তাহাৰ মূল্যকে অস্বীকাৰ কৱিতে হইবে?

কেশবচন্দ্ৰ সম্পর্কে ঠিক তাহাই কৱা হইয়াছে। হিন্দু ও ব্ৰাহ্মসমাজ দুই বিপৰীত দিক হইতে কেশব-চৱিত্ৰেৱ মহিমাকে, ইহাৰ ঐতিহাসিক গুৰুত্বকে, ইহাৰ আন্তৰ্জাতিক মূল্যকে খৰ্ব কৱিবাৰ প্ৰয়াস পাইয়াছে। বাঙালি তাই কেশবচন্দ্ৰেৱ বাণী—তাহাৰ প্ৰবৃক্ষ জীবন ও সাধনাৰ মৰ্ম সম্পূৰ্ণভাৱে উপলব্ধি কৱিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্ৰ যেদিন দৃঢ়কঠে ঘোষণা কৱিলেনঃ “I was destined to be a man of faith. I was destined and commissioned by God to be a spiritually-minded and not a worldly-minded man... For the last twenty years have I laboured in the cause of God and of India.” (*Lectures in India*)—সেদিন বাঙালি বধিৱ ছিল। বিৰোধীদলেৱ অঞ্চান্ত কেশব-

বিদেব প্রচারের ফলে বাঙালির চিন্তা সেদিন এমনই আচ্ছম হইয়া উঠিয়া-  
ছিল যে, কেশবচন্দকে বাঙালি তাহার জীবনে গ্রহণ করিতে পারে নাই।  
কেশবচন্দের একখানি নৃতন জীবনচরিতের প্রয়োজনীয়তা এইখানেই।  
বলা বাহুল্য, তাহার জীবনচরিতের শ্রেষ্ঠ উপাদানগুলি তাহার সমগ্র রচনার  
মধ্যেই নিহিত আছে। তাহার ইংরেজি ও বাংলা রচনার পরিমাণ বড় কম  
নয়। তাহার বক্তৃতা, প্রার্থনা, উপদেশ, পত্রাবলী—এইসবের ভিতর  
কেশবচন্দ তাহার মানস-জীবনের সমগ্র পরিচয়ই রাখিয়া গিয়াছেন। দৃঃশ্যের  
বিষয়, কেশবচন্দের রচনাবলীর সহিত নিবিড়ভাবে পরিচিত, এমন শিক্ষিত  
বাঙালির সংখ্যা খুবই কম। কেশবচন্দের মৃত্যুর পর আমরা প্রায় একটি  
শতাব্দী অতিক্রম করিতে চলিলাম। অতীতের মতবিরোধের কথা ভুলিয়া  
গিয়া, ইতিহাস সচেতন মন এবং স্বচ্ছ বুদ্ধি লইয়া কেশবচন্দের মনীষা ও  
তাহার বহুমুখী কর্মপ্রয়াস ও প্রত্যয়সিদ্ধ আশ্চর্য চিন্তাধারার অহংকারন ও  
আলোচনায় প্রবৃত্ত হইবার দিন আজ আসিয়াছে।

॥ হই ॥

প্রেটোকে জানা মানেই যুরোপকে জানা ; যুরোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে প্রেটোর সহিত সর্বাগ্রে পরিচিত হওয়া দরকার । তেমনি উনবিংশ শতাব্দীর বাংলা তথা ভারতের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচন্দ্রকে জানিতে হয়, তাহার জীবনাদর্শকে বুঝিতে হয় । বহুভঙ্গিম চরিত্রের এই মাহুষটি একাধাৰে ছিলেন ধৰ্মপ্ৰবক্তা, দার্শনিক, লেখক, বক্তা, সাংবাদিক, সাহিত্যিক, শিক্ষাপ্ৰবৰ্তক, নীতিপ্ৰণেতা, সমাজসংস্কারক, স্বদেশপ্ৰেমিক, জনসেবক ; আৱ সর্বোপৰি ধৰ্মসংস্কারক, ধৰ্মপ্ৰবৰ্তক, ধৰ্মপ্ৰচাৰক ও ধৰ্মচাৰ্য । আজ দেশে ধৰ্ম, সমাজ, শিল্প, রাষ্ট্ৰ, সাহিত্য, সংস্কৃতি প্ৰভৃতিৰ কৰ্ম ও চিন্তাক্ষেত্ৰে জনহিতকৰ যেসব প্ৰয়াস আমৱা লক্ষ্য কৱি, বলিতে গেলে, কেশবচন্দ্ৰই সে সমুদয়েৰ স্থচনা কৱিয়া গিয়াছেন । যে নববৃগ্ণ আজ আমৱা প্ৰত্যক্ষ কৱিতেছি, কেশবচন্দ্ৰেৰ চিন্তা ও কৰ্মেৰ ভিতৱ দিয়া সেই নববৃগ্ণেৰ প্ৰায় সব কয়টি আদৰ্শ অভিব্যক্ত হইয়াছিল । এমন কি, বিংশ শতাব্দীৰ মানবসভ্যতাৰ যে পৰ্বে আমৱা আজ উপনীত হইয়াছি, সেখানে দেখিতেছি যে সমগ্ৰ মানবসমাজ যেন তিনটি বিষয়েৰ জন্য প্ৰবলভাৱে উন্মুখ হইয়া উঠিয়াছে, যথা স্বাধীনতা, উন্নতি ও সামঞ্জস্য । কেশবচন্দ্ৰেৰ কৰ্মবৃত্ত জীবনে এই আদৰ্শগুলি যে স্বন্দৰভাৱে ফুটিয়া উঠিয়াছিল, তাহা আমৱা যথাহানে আলোচনা কৱিয়া দেখাইব । সৰ্বমানবীয় বিশ্বজনীন ধৰ্মেৰ অমুল্যীলন দ্বাৰাই একদিন পৃথিবীৰ এই মানব-সমাজ যে এক অখণ্ড মানবপৱিবারে পৱিণ্ট হইবে—কেশবচন্দ্ৰেৰ অমুভৃতিতে ইতিহাসেৰ এই সত্যটি অতি পৱিক্ষাৰ ভাবেই ধৰা পড়িয়াছিল । 'All religion is science and all science is religion'—এত বড় উক্তি যিনি কৱিতে পাৱেন, তাহার মনীষা ও প্ৰতিভা কি আমাদেৱ বিচাৰেৰ অপেক্ষা রাখে ? মহাকালেৰ বিচাৰেই কেশবচন্দ্ৰেৰ চিন্তাভাবনাৰ যাধাৰ্য্য চূড়ান্তভাৱে প্ৰমাণিত হইয়া গিয়াছে । তাই বলিতেছিলাম, কেশবচন্দ্ৰকে না বুঝিতে পাৱিলৈ উনবিংশ শতাব্দীৰ নবজাগৃতিৰ তাৎপৰ্য অযুধাবন কৱা বৃথা ।

ইতিহাসের বিচারে রাজা রামমোহন রায়কে বাংলার নববৃগ্রের প্রথম মানুষ বলা হইয়াছে। তিনি উন্নতিকর প্রস্তাবগুলিকে সমর্থন এবং অবনতিকরগুলির বিরোধিতা করিয়াছিলেন। বাঙালির সমাজকে সর্বপ্রকার কুসংস্কার হইতে মুক্ত করার চেষ্টার মধ্যেই রামমোহনের প্রতিভা সার্থক হইয়াছিল। কিন্তু তাঁহার মহত্বম কার্য হইতেছে হিন্দুদের ধর্ম ও সংস্কৃতির প্রকৃত রূপ জনসাধারণের মধ্যে প্রচারের চেষ্টা। তিনি যে একটি উদার, সর্বজনগ্রাহ ধর্মত প্রবর্তনের চেষ্টা আরম্ভ করেন, তাহাই পরবর্তী-কালে ব্রাহ্মধর্মকে পরিগত হয়। ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দের ৬ই জুন তারিখটি আমাদের জাতীয় ইতিহাসে বিশেষ ভাবেই শ্রবণীয়। এই তারিখে চিংপুর রোডে জোড়াসাঁকোর ভাড়াবাড়ি সমেত এক বশ জমি জয়করা হয় ৪২০০ টাকায়। এই টাকা দিয়াছিলেন রামমোহন, দ্বারকানাথ ঠাকুর ও টাকির কালীনাথ রায়। এই ভূমিখণ্ডের উপরই রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভার উপাসনা-গৃহ নির্মিত হয়। তারপর ১৮৩০ খ্রীষ্টাব্দের ২৩শে জানুয়ারি তারিখে ঐ গৃহে প্রথম প্রকাশ্য উপাসনা হয়। যে তিনি ব্যক্তি মিলিয়া পূর্বোক্ত ভূমিখণ্ড ক্রয় করেন তাহারাই পরে একটি ট্রাইডেড সম্পাদন পূর্বক ট্রাইদিগের হস্তে ঐ উপাসনা গৃহটি সমর্পণ করেন। এই ট্রাইডেড রামমোহন রচনা করিয়াছিলেন। এই দলিলটির মধ্যে সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের রূপটি জ্ঞাকারে নিহিত ছিল বলিলেই হয়। ইহার অবর্ণতাবীকাল পরে কেশবচন্দ্র যে Church Universal-এর আদর্শ পৃথিবীতে স্থাপন করেন, তাহার স্থচনা এই দলিলটির মধ্যেই ছিল। রামমোহনের এই ট্রাইডেডকে অনেকে ভবিষ্যতের মানব-সমাজের ঐক্য ও মিলনের এক অবিস্মরণীয় দলিল বলিয়া উল্লেখ করিয়া থাকেন এবং তাহা সর্বতোভাবে সত্য।

রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভাকে ব্রাহ্মধর্মে রূপায়িত করেন দেবেন্দ্রনাথ। শুধু তাহাই নহে। প্রগালীবন্ধ ব্রহ্মোপাসনা তিনিই প্রবর্তন করেন। রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের সাধনার পূর্ণ পরিগতি কিন্তু কেশবচন্দ্রে—এবং এইখানেই কেশবচন্দ্রের গুরুত্ব। ইতিহাসের দিক দিয়া বিচার করিলে আমরা দেখিতে পাই যে, মানবতার দাবীতে একটি জাতি-বর্গ-শ্রেণীহীন সমাজ গঠন—ইহাই ছিল ব্রাহ্মসমাজ তথা ব্রাহ্মধর্মের স্বাভাবিক পরিণতি।

ইহাই কেশবচন্দ্রের নববিধান—ইহাই তো তাহার বিপ্রবী দর্শন। এই দর্শন বুঝিতে না পারিলে উনবিংশ শতকের নবজাগৃতির তাৎপর্য বুঝিতে পারা যাইবে না। ইতিহাসের গতিপথেই একদিন ব্রাহ্মসমাজের অভ্যন্তর হইয়াছিল এবং তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি কী হইতে পারে, কি হওয়া উচিত, তাহা কেশবচন্দ্রের প্রতিভা অভ্যন্তরাবে আমাদিগকে দেখাইয়া দিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, বুরোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে মেমন প্রেটোকে জানিতে হয়, তেমনি আধুনিক বাংলা তথা ভারতের মানস-লোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচন্দ্রকে জানিতে হয়, বুঝিতে হয়।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে নৃতন করিয়া বলিবার কী আছে? তাহার জীবন-চরিতের অগ্রতুলতা নাই এবং বহু যোগ্য ব্যক্তিই কেশব-চরিত আলোচনা করিয়াছেন। তাহার বিবরে নৃতন কিছু লেখা অর্থাৎ তাহার জীবনের স্থূল ঘটনাবলীর উপর নৃতন আলোকপাত করিবার অবকাশ সামাগ্রই আছে। তথাপি, পূর্বেই বলিয়াছি, একখানি নৃতন জীবনীর প্রাঞ্জনীয়তা আছে, এই জন্য যে আমরা অনেকেই হয়ত কেশবচন্দ্রের কোন না কোন জীবন-চরিত পাঠ করিয়াছি, কিন্তু তাহার জীবনের মধ্যে অস্ত্রবেশ করিতে পারিয়াছি কয়জন? কয়জনই বা তাহার জীবনাদর্শকে ইতিহাসের দৃষ্টি লইয়া বুঝিবার চেষ্টা করিয়াছি? সকল দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে আমরা দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র একটি master-mind, একটি অলোক-সামান্য প্রতিভা এবং একমাত্র তাহারই চিন্তা-ভাবনার মধ্যে আমরা রামমোহনের ভাবাদর্শের পূর্ণ পরিণতি লক্ষ্য করি। তাহার মানস-জীবনই প্রকৃত জীবন আর সেই জীবনের পরিচয় আছে সমগ্র কেশব-সাহিত্যে। আমি তাহাই অবলম্বন করিয়া কেশবচন্দ্রকে বুঝিবার চেষ্টা করিব। তবে তাহার স্থূল জীবনের ঘটনাবলীকে যথাযথভাবে অঙ্গসরণ করিবার জন্য আমাকে প্রচলিত জীবন-চরিতগুলির উপর কিছুটা নির্ভর করিতে হইবে।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে যতগুলি জীবনচরিত আজ পর্যন্ত লিখিত হইয়াছে, সেগুলির মধ্যে তিনখানি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। প্রথম, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার প্রণীত *The Life and Teachings of Keshub Chandra*

Sen ; দ্বিতীয়, পণ্ডিতগুবর উপাধ্যায়গৌরগোবিন্দ রায়ের ‘আচার্য কেশবচন্দ্র’ এবং তৃতীয় গ্রন্থানি হইল প্রশান্তকুমার সেন প্রণীত *Biography of a New Faith*—ইহা দুইখণ্ডে প্রকাশিত। প্রতাপচন্দ্রের বইখানি কেশব-জীবনের একটি সুন্দর আলেখ্য। লেখক অনুরাগীর দৃষ্টিতে যাহাকে দেখিয়াছেন, ঐতিহাসিকের মন লইয়া তাহার চরিত্র ও কার্যাবলী তিনি যতদূর সম্ভব নিরপেক্ষভাবে আলোচনা করিয়াছেন। প্রতাপচন্দ্র তাহার পুত্রকের ভূমিকায় একস্থানে লিখিয়াছেন : “Keshub Chandra Sen was the embodiment of a great internal force. It upraised his character, like some stupendous edifice, ascending tier above tier, till the heights were lost in mystic communion with the Spirit of God.”—ইহা অনুরাগীর কথা নয়, শিখের স্মতি-নিবেদন “মাত্র নয়, ইহা যথার্থই একজন ঐতিহাসিকের উক্তি। উপাধ্যায় মহাশয়ের ‘আচার্য কেশবচন্দ্র’ সকল দিক দিয়াই বাংলা সাহিত্যে একখানি অতুলনীয় জীবনীগ্রন্থ। আয়তনে বিশাল হইলেও, এই গ্রন্থের তথ্য সমাবেশ ও ঘটনা বিশ্লেষণ গ্রহকারের অপূর্ব মনীষা ও যত্নের পরিচায়ক। ‘আচার্য কেশবচন্দ্র’ কেশবচন্দ্রের জীবনী মাত্র নহে, উহা তাহার বহুমুখী জীবনের একটি নিখুঁত ভাগ্য। এই গ্রন্থ কেবলমাত্র সত্য ও সঠিক বিবরণ লিপিবদ্ধ হওয়ায়, ইহার ঐতিহাসিক মূল্য অত্যন্ত অধিক। এই গ্রন্থে সুপণ্ডিত লেখক কেশব-চন্দ্রের জীবনাঞ্চলীলান করিবার পক্ষে একটি চমৎকার সৃত্র দিয়াছেন। গ্রন্থের বিজ্ঞপ্তিতে উপাধ্যায় মহাশয় লিখিয়াছেন : “বে জীবন ভগবানের আদেশ পালনে অবিছেদে ব্যাপ্ত ছিল, সে জীবনের বৃত্তান্তনিচয় কোন ব্যক্তি যে সমগ্রভাবে গ্রহণক করিবেন, তাহার সন্তান অন্ন।” অতি সত্য কথা।

তৃতীয় গ্রন্থানি কেশবচন্দ্রের জীবনাদর্শকে বুঝিবার পক্ষে অত্যন্ত মূল্যবান—অপরিহার্য বলিলেই হয়। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের চিন্তা-ভাবনা নববিধানের মধ্যে একটি সুমহৎ ঐতিহাসিক পরিণতি লাভ করিয়াছে এবং প্রশান্তকুমার সেনের বইখানি তাহারই একটি মনোজ্ঞ ও ভাবসমূহ আলোচনা। কেশব-যুগে কি করিয়া ব্রাহ্মসমাজ একটি সর্বভারতীয় আন্দোলনের ক্রম পরিগ্রহ করিয়াছিল, লেখক এই গ্রন্থে তাহাই ইতিহাস-

সম্মত প্রণালীতে বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। 'All religions are true'—কেশবচন্দ্রের এই মহৎ বাণীর একটি চমৎকার ব্যাখ্যানও তিনি দিয়াছেন। নববিধানের মধ্যে নৃতন্ত্র কি, তাহা বুঝিতে হইলে এই বইখানি পড়িতেই হইবে।

কেশবচন্দ্র তো সাধারণ ধর্মপ্রবর্ত্তা বা ধর্ম-সংক্ষারকের জীবন যাপন করিয়া যান নাই। তাহার জীবন তো কেবলমাত্র একটি শতাব্দীর জীবন নয়। রবীন্দ্রনাথের কথায়, কেশবচন্দ্র ভারতবর্ষের অন্তর্নিহিত পুরাতন খবি-বাক্য উদ্ধার করিবার জন্য আসিয়াছিলেন, তিনি পুরাতনকে নৃতন্ত্র করিয়া গ্রহণ করিয়া ইহাকে যুগোপযোগী একটি রূপ দিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। যাহার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা, তিনি প্রার্থনা করিয়া অপেক্ষা করিতেন, এবং আদেশলাভ করিতেন, সেই ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে কোন্ত উন্নত স্তরে বাস করিতেন তাহা সর্বাগ্রে উপলক্ষ করিতে না পারিলে, কেশবচন্দ্রের জীবনের মধ্যে অল্পবেশ একরকম দৃঃসাধ্য। তিনি জীবনে একটিমাত্র মন্ত্রই লাভ করিয়াছিলেন—তাহা অগ্নিমন্ত্র। তাহার সমগ্র জীবনে আমরা যে অদম্য তেজ, উৎসাহ, সাহস ও শক্তির লীলা দেখিতে পাই, তাহার উৎস ছিল এই অগ্নিমন্ত্র। কেশবচন্দ্র নিজেই বলিয়াছেন—“যদি জিজ্ঞাসা করি, হে আত্মন्! ধর্মজীবনের বাল্যকালে কি মন্ত্রে দীক্ষিত হইয়াছিলে? আত্মা উত্তর দেয়,—অগ্নিমন্ত্রে। বাল্যাবধি আমি অগ্নিমন্ত্রের উপাসক, অগ্নিমন্ত্রেরই পক্ষপাতী। অগ্নির অবস্থাকে পরিভ্রান্তের অবস্থা মনে করি। অগ্নিমন্ত্র কি? শীতলতা, অলসতা, মৃত্যুতা, নিষ্ঠেজতা, কোমলতা, নিবীর্যতা, উত্থমহীনতা, অবসন্নতা, ভীরুতা প্রভৃতি লক্ষণগুলির বিপরীত দিকে যা কিছু দেখিতে পাও, তৎসমূদ্র অগ্নি। এ জীবনে উৎসাহ উত্থমের অগ্নি ক্রমাগত জলিতেছে...উত্তাপের অর্থ ই জীবন। উত্তাপের বিপরীতই মৃত্যু। ধর্মজীবনেও উত্তাপ না থাকিলেই মৃত্যু!”

এই উত্তাপ কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনে পরিব্যাপ্ত ছিল; তাহার সমগ্র সত্তা এই উত্তাপন্ধারা সমাচ্ছন্ন ছিল এবং ইহাই তিনি প্রত্যেকের জীবনে অব্যর্থভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিতে পারিতেন। এই উত্তাপই তাহার প্রকৃতিতে আনিয়া দিয়াছিল তেজস্বিতা ও স্বাধীনতাগ্রীতি। এই অগ্নিমন্ত্রের

ମିଳିସାଧକ ଛିଲେନ ବଲିଯାଇ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଶକ୍ତି ଓ ସାଧନା ଭାରତେର ଧର୍ମ, ସମାଜ, ରାଷ୍ଟ୍ର ଓ ସାହିତ୍ୟକେ ଏମନଭାବେ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଓ ଉଦ୍ଦୂଦ୍କ କରିଯା ଦିତେ ପାରିଯାଇଲି । ତିନି ସେଇ ମତ୍ରେ ଦୀକ୍ଷିତ ଛିଲେନ ବଲିଯାଇ ତାହାର ଉଚ୍ଚ ଆକାଙ୍କ୍ଷାର ଅନଲ ଜୀବନ ଥାକିତେ ନିର୍ବାପିତ ହୟ ନାହିଁ, ହୃଦୟେର ପାତ୍ରେ ଏହି ବ୍ରହ୍ମାଗ୍ନି ସଞ୍ଚିତ ଛିଲ ବଲିଯାଇ ରାମମୋହନ-ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥେର ସାଧନାକେ ତିନି ଅମନ ଏକଟି ସାର୍ଥକ ପରିଣତିର ପଥେ ଲାଇଯା ଯାଇତେ ପାରିଯାଇଲେ—ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମେର ମୌଲିକ ଏକେଇରବାଦକେ ଇହାର ଐତିହାସିକ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତିର ପଥେ ଲାଇଯା ଗିଯା ଇହାକେ ପୂର୍ଣ୍ଣବୟବ ବିଶିଷ୍ଟ ଏକଟି ଧର୍ମେ ରୂପ ଦିତେ ପାରିଯାଇଲେ ।

ଆଜ ଇତିହାସେର ଆଲୋକେ ଆମରା ଦେଖିତେଛି ଯେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ସତ୍ୟାଇ ଏକଜନ ଦିବ୍ୟ-ଦୃଷ୍ଟି ସମ୍ପନ୍ନ ଅସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଛିଲେନ । ତାହାର ଜୀବନବ୍ୟାପୀ କାର୍ଯ୍ୟକଲାପେର ମହା ଫଳ ଆଜ ଆମରା ସେମନ ଭୋଗ କରିତେଛି, ତେମନି ତାହାର ଧର୍ମସାଧନାର ଫଳଓ ଆଜ ସଭ୍ୟଜଗତେର ମାହୁସ ଉପଲବ୍ଧି କରିତେ ଆରନ୍ତ କରିଯାଇଛେ । ଏକ ଈଥର, ଏକ ଧର୍ମ, ଏକ ସମାଜ—କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଏହି ଯେ ବିଶ୍ଵ-ଜୀନୀନ ଉଦାର ଆଦର୍ଶ, ଇହାଇ ତୋ ସଭ୍ୟ ମାହୁସେର ନିୟତି-ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପଥ । ଏହି ପଥେ ଚଲିବାର ଅଜ୍ଞନ ପାଥେଯ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଚିନ୍ତାର ମଧ୍ୟେ, ତାହାର ରଚନାର ମଧ୍ୟେ ଆଛେ । ଆଜ ସେଇଶୁଳି ଆମାଦିଗକେ ଏକେ ଏକେ ଥୁଁଜିଯା ବାହିର କରିତେ ହିବେ ।

କଲୁଟୋଲାର ରାମକମଳ ସେନ ।

ପରମ ବୈବଦ୍ଧ ଏବଂ ସଂକରମ୍ବିଲ ମାହୁସ ।

ସାମାଜିକ ଅବଦ୍ଵୀ ହିତେ ବଡ଼ ହିଲୁଛେ । ଦଶ ଟାକା ବେତନେର ସାମାଜିକ କଲ୍ୟୋଜିଟିର ହିତେ ଟଂ୍ୟାକଶାଲେର ସର୍ବୋଚ୍ଚପଦ—ଦେଓୟାନୀ ଲାଭ କରିଯାଇଛେ । ଏହି ପଦେ ତାହାର ପୂର୍ବେ ଆର କୋନ ବାଣୋଲି ନିୟୁକ୍ତ ହୟ ନାହିଁ । ଅବଶେଷେ ଭାଗ୍ୟଲକ୍ଷୀର ପ୍ରସରତାଯ ତିନି ହିଲେନ ବେନ୍ଦଳ ବ୍ୟାକ୍ଷେର ଦେଓୟାନ । ରାଶି ରାଶି ଅର୍ଥ ତିନି ଉପାର୍ଜନ କରିଯାଇଲେ ଏବଂ ଦଶ ହାତେ ତାହା ବ୍ୟମ କରିଯାଇଲେ ସଂକର୍ମେ । ସଂକର୍ମ ବଲିତେ ରାମକମଳ ବୁଝିତେନ ଦେଶେ ଶିକ୍ଷା ବିସ୍ତାର । ଉନ୍ନିବିଂଶ ଶତକେର ଏକେବାରେ ଗୋଡ଼ାର ଦିକେର ମାହୁସ ତିନି—ଅନେକଟା ରାମମୋହନେରଇ ସମସାମ୍ଯିକ । ବିଦ୍ୟାୟ, ବୁଦ୍ଧିତେ, ଚରିତ୍ରେ ଏବଂ ସମ୍ପଦେ—

দেওয়ান রামকমল সেনের খ্যাতি তখন সর্বত্র। এমন কি, ইংরেজ মহলেও তাঁহার প্রভাব প্রতিপন্থি বড় কম ছিল না। এসিয়াটিক সোসাইটির প্রথম সভ্যদের মধ্যে তিনি ছিলেন একজন।

এই রামকমল সেন কেশবচন্দ্রের পিতামহ।

কেশবচন্দ্রের পিতামহ বলিয়াই তাঁহার গৌরব নয়—তাঁহার নিজের কুতিহেই তিনি বাংলার উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছেন। দেশের উন্নতি কেমন করিয়া হইবে—ইহাই ছিল রামকমল সেনের অবসর সময়ের একমাত্র চিন্তা। নৃতন যুগ আসিয়াছে, লোককে ইংরেজি শিখিতে হইবে, শিখিতে হইবে বাংলা ও সংস্কৃত। ১৮১৭ গ্রীষ্মাব্দে হিন্দু কলেজ স্থাপিত হইল, তার পরের বছর কলিকাতা স্কুল বুক সোসাইটি এবং তাহারো পাঁচ বছর পরে শিক্ষা বিভাগের কাউন্সিল সংস্থাপিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, রামকমল সেন হিন্দু কলেজের প্রতিষ্ঠাকাল হইতেই ইহার কার্য-নির্বাহক সভার সভ্য ছিলেন এবং পুস্তক সংগ্রহ ও অর্হবাদে তিনি সর্বদা বিশেষ সহায়তা করিতেন। ১৮৩৯ গ্রীষ্মাব্দ হইতে রামকমল শিক্ষা-বিভাগের কাউন্সিলের সভ্য ছিলেন। কিন্তু ইহাই তাঁহার সম্পূর্ণ পরিচয় নয়। রামকমল সেনের অক্ষয় কীর্তি ইংরেজি-বাংলা অভিধান। কথিত আছে, স্বনামধন্য উইলিয়ম কেরিল বড় ছেলে ফেলিঙ্গ কেরিল সহায়তায় তিনি এই কার্যে হস্তক্ষেপ করেন। দীর্ঘকালের পরিশ্রমে তিনি এই সুবৃহৎ অভিধান রচনার কাজ শেষ করেন এবং নিজ ব্যায়ে উহা মুদ্রিত করেন।

রামকমলের পরিশ্রম ও উৎসাহ কেবলমাত্র শিক্ষার ক্ষেত্রেই নিবন্ধ ছিল না। সকল বিষয়েই যাহাতে দেশের লোকের উন্নতি হয় সেই সম্পর্কে তিনি সমান উগ্রোগী ছিলেন এবং এই বিষয়ে রামকমলের প্রয়াস রাম-মোহনের প্রয়াসেরই সমতুল্য ছিল। তাঁহার জীবনেতিহাস পাঁচে জানা যায় যে, ধনী, দরিদ্র, শিক্ষিত—সকলের জন্য দেওয়ান রামকমল সেন নিজেকে উৎসর্গ করিয়াছিলেন। এত যে দেশাহিতকর কার্য করিতেন, কিন্তু আশৰ্য্য এই যে, খ্যাতি বিষয়ে তিনি ছিলেন সম্পূর্ণ উদাসীন, আত্মপ্রচারে বিমুখ বলিলেই হয়, যাহা তথনকার বৃক্ষজীবিদের মধ্যে খুব বিরল ছিল।

তারপৰ তাহার ধৰ্মনির্ণার কথা। দেখিতে পাই যে, এই বিষয়ে রামকমল ছিলেন সৰ্বপ্রকারে কুসংস্কাৰবৰ্জিত একজন মানুষ। রামমোহনেৰ সমসাময়িক হইলেও, রামমোহনেৰ প্ৰভাৱ তাহার উপৰ পড়ে নাই—তবে ধৰ্মেৰ বিষয়ে রামকমলেৰ মতবাদ অনেকটা রামমোহনেৰ মতবাদেৰ অনুকূল ছিল। গোস্বামী বংশেৰ সন্তান হইলেই যে গোস্বামী হইবে—এই কথা রামকমল বিশ্বাস কৱিতেন না, মানিতেনও না। ধৰ্ম বলিতে তিনি বুৰুতেন শান্তিৰ্জন্ম ও স্বাহীভূতি। কথিত আছে, রামকমল সেন স্বোপার্জিত অতুল গ্ৰিষ্মেৰ মধ্যেও আজীবন বৈৱাগ্য রক্ষা কৱিয়া চলিয়াছিলেন; দিনান্তে প্ৰতিদিন তিনি স্বহস্তে সিদ্ধপৰ হৰিয়াৰ রক্ষন কৱিয়া ভোজন কৱিতেন। কলুটোলাৰ সেন-বংশ সেদিন এই প্ৰগতিশীল এবং পুণ্যাত্মা মানুষটিৰ কল্পাণে যে খ্যাতি অৰ্জন কৱিয়াছিল, সমসাময়িক সমাজজীবনকে তাহার চারিত্ৰিক আদৰ্শ যেভাবে প্ৰভাৱাত্মিত কৱিয়াছিল, সে ইতিহাস জানিবাৰ মতন।

এই রামকমল সেনেৰ পৌত্ৰ কেশবচন্দ্ৰ সেন।

রামকমল সেনেৰ চাৰ ছেলে—হরিমোহন, প্যারীমোহন, বংশীধৰ ও মুৰলীধৰ। প্যারীমোহনও টঁ্যাকশালেৰ দেওয়ান ছিলেন। পিতাৰ গুণ তিনি মোল আনাই পাইয়াছিলেন—তেমনি ধৰ্মপৰায়ণ, তেমনি বদ্বান্ত-প্ৰকৃতিৰ। কেশবচন্দ্ৰ ইহারই মধ্যমপুত্ৰ। কেশবচন্দ্ৰেৰ জন্মকাল ১৮৩৮ খ্ৰীষ্টাব্দ, ১৯শে নভেম্বৰ। পিতা এবং পিতামহ উভয়েই তখন জীৱিত। কেশবচন্দ্ৰেৰ মাতামহ গৌৱহৰি দাস ছিলেন একজন স্বধৰ্মনিষ্ঠ শক্তি-মন্ত্ৰোপাসক এবং আযুৰ্বেদশাস্ত্ৰে পারদশী চিকিৎসক। কেশব-জননী সারদা ইহারই তৃতীয়া কন্তা। পিতৃকুল ও মাতৃকুলেৰ সকল পুণ্য যেন কেশবচন্দ্ৰেৰ মধ্যে দেদীপ্যমান হইয়া উঠিয়াছিল। বলিতে গেলে, বিশুদ্ধ হিন্দু ও বৈষ্ণব পৱিবাৰেই তাহার জন্ম। প্ৰসন্নতঃ উল্লেখ্য যে, রামমোহন, দেবেন্দ্ৰনাথ ও কেশবচন্দ্ৰ—তিনজনেই বৈষ্ণব বংশেৰ সন্তান। কথিত আছে, শিশুকাল হইতেই কেশবচন্দ্ৰেৰ দেহেৰ এমন একটি পুণ্যমাধা জ্বাণ্য ছিল যাহা দেখিয়া সকলেই মুঞ্ছ হইত। পৌত্ৰ যে ভবিষ্যতে একজন শ্ৰেষ্ঠ ব্যক্তি হইবে, একজন ধৰ্মসংস্কাৰক হইবে, এই সম্পর্কে পিতামহ রামকমলেৰ

নাকি ভবিষ্যদ্বাণী ছিল। পুত্র এবং পুত্রবধু উভয়কেই তিনি এই কথা বলিয়া গিয়াছিলেন। সে ভবিষ্যদ্বাণী মিথ্যা হয় নাই।

প্যারীমোহন অতি প্রিয়দর্শন স্বন্দর পুরুষ ছিলেন। তাঁহার হৃদয় ছিল যেমন কোমল, তেমনি দয়ার্জ। পিতার শায় তিনিও বিচক্ষণ ও ভদ্র ছিলেন। বৈষ্ণবোচিত শুণগুলি তাঁহার মধ্যে স্বাভাবিকভাবেই বিকাশ লাভ করিয়াছিল। গোপনে ছঃখী ও বিপন্নদিগকে দানে তিনি ছিলেন মুক্তহস্ত। বস্ত্রঃ, কলুটোলার সেন-পরিবারে ঈশ্বর-আরাধনা যেমন পারিবারিক ধর্ম ছিল, তেমনি বদ্বান্তা, বিশেষ করিয়া গৱীৰ ছঃখীদের প্রতি সমবেদনা ছিল ইঁহাদের সহজাত। কেশবচন্দ্রের মাতৃসৌভাগ্যও বড় কম ছিল না। তাঁহার মাতা সারদা দেবী একজন পুণ্যশীলা এবং আদর্শহানীয়া মহিলা ছিলেন। সারদাদেবীৰ জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, “পঁচিশ বৎসর বয়সে বিধবা হইয়া, তিনি তিনটি নাবালক পুত্র এবং কয়েকটি কন্যার সহিত যেকুপ কষ্ট সহিয়া জীবনের মহস্ত এবং স্বর্গীয় চরিত্র রক্ষা করিয়া আসিয়াছেন, তাহা শুনিলে হৃদয় বিগলিত হয়। সারদাস্বন্দরী অল্প বয়সে বিধবা হইয়া আপনার পুত্রদের সহিত অতি সাবধানে অভিভাবকদের অধীনে বাস করিতেন। পূজা আহিক, ব্রত উপবাস, তীর্থভ্রমণ, গঙ্গামান, সাধুভক্ত-দর্শন, ভদ্রাভদ্র কুটুম্ব ও ছঃখী কাঙালজনের সেবা, সংসারের রক্ষনাদি কার্য তাবৎ বিষয়েই তাঁহার চিরদিন সমান অহুরাগ দেখা গিয়াছে।”

কেশবচন্দ্রের জন্মের এই হইল পারিবারিক পরিবেশ।

বাংলার সামাজিক জীবনের পরিবেশ তখন কেমন ছিল, তাহাও আমাদের একটু জানা দরকার। কেশবচন্দ্রের জন্মকালে আমরা উনিশ শতকের তৃতীয় দশক প্রায় উক্তীর্ণ হইয়াছি। ক্রিস্টলে রামমোহনের মৃত্যুর ঠিক পাঁচ বৎসর পরে কেশবচন্দ্রের জন্ম। বাংলার সমাজ ও ধর্মজীবনে বিবিধ সংস্কারের স্থচনা করিয়া যান রামমোহন এবং নবজাগৃতি তখন ধীরে ধীরে তাঁহার সকল রূপ ও রেখা লইয়া জাতির ইতিহাসের উদয়াচলে দেখা দিতে আরম্ভ করিয়াছে। প্রাচীন জীবনযাত্রা যাহা এতকাল নানাবিধ অন্ধ

কুসংস্কারের কক্ষরময় পথে চলিয়া আসিতেছিল, তাহা তখন নৃতনের স্পর্শ পাইতে আরম্ভ করিয়াছে। ধাঁহাদের চিন্তা, কর্ম ও প্রতিভা দ্বারা এই নব-জাগৃতি সার্থক হইয়া উঠিবে নবযুগের সেইসব ক্ষণজন্মা নায়কদের অনেকেই ইতিমধ্যে ইতিহাসের রক্ষমধ্যে আসিয়া গিয়াছেন। দেবেন্দ্রনাথ রামচন্দ্র বিষ্ণাবাগীশের নিকটে উপনিষদ् 'পড়িতে আরম্ভ করিয়াছেন, বিষ্ণাসাগর তখনে সংস্কৃত কলেজের ছাত্র। হিন্দু কলেজের উত্তীর্ণ ছাত্রদল 'সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা' স্থাপন করিয়াছেন। ইঁহাদের মধ্যে ছিলেন রামগোপাল ঘোষ, রামতন্তু লাহিড়ী, প্যারীচান্দ মিত্র, তারাচান্দ চক্রবর্তী, কুমুমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় প্রভৃতি। ইঁহারাই ছিলেন সেদিনের বহু খ্যাত এবং বহু নিদিত 'ইয়ং বেঙ্গল'। ইঁহাদের শিক্ষাদাতা ছিলেন ডিরোজিও। হিন্দুকলেজের এই প্রথম দলের ছাত্রগণের মধ্যে আমরা যুগপৎ দ্বাইটি ভাব লক্ষ্য করি—প্রাচ্যবিরোধিতা আৰ বিপ্লবমুখীনতা। তথাপি এ বিষয়ে কোন সন্দেহ নাই যে তাঁহারাই এ দেশের সর্ববিধ কল্যাণ কর্মের অগ্রণী ছিলেন, এবং সামাজিক ও রাজনৈতিক স্বাধীনতা মন্ত্রের প্রধান উপাসক ছিলেন। কেশবচন্দ্রের জন্মের কালেই দেখিতে পাইতেছি দ্বারকানাথ ঠাকুর বেঙ্গল ল্যাণ্ডহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েশন স্থাপন করিয়াছেন। যে আন্দোলনের ফলে সেদিন বাঙালি সমাজের চক্ষু ফুটিয়াছিল, সে ইতিহাস সুপরিচিত। সজ্জবন্ধ হওয়া, এবং স্থায়ীভাবে রাজনৈতিক আন্দোলন জাগাইয়া রাখিবার কোনো আঘোজন করা যে কত আবশ্যক, বাঙালি তাহা প্রথম বুঝিতে পারিল। এই প্রয়োজনের তাগিদেই বেঙ্গল ল্যাণ্ডহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েশনের স্থষ্টি। ইয়ং বেঙ্গলের মুখ্যপত্র 'জ্ঞানঘৰেষণ' তখন দেখা দিয়াছে, অগ্নিকে দেবেন্দ্রনাথের সম্পাদনায় এবং রামমোহনের পুত্র রমাপ্রসাদ রায়ের সভাপতিত্বে 'সর্বতন্ত্রীপিকা সভা' স্থাপিত হইয়াছে। ইংরেজি শিক্ষায় তখন মেকলের যুগ আরম্ভ হইয়া গিয়াছে। এবং মুদ্রাযন্ত্রের স্বাধীনতাপ্রদ আইন প্রবর্তিত হইয়াছে। বাঁলার সমাজজীবনে সংবাদপত্রের বিকাশ ও জনসত্ত প্রকাশের যুগ আরম্ভ হইয়াছে। কলিকাতায় পাবলিক লাইব্রেরি স্থাপিত হইয়াছে।

উনবিংশ শতকের এই সামাজিক পরিবেশেই কেশবচন্দ্রের জন্ম। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, এই পরিবেশে এবং এই একই বৎসরে (১৮৩৮ খ্রীঃ)

জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন বঙ্কিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়। কেশবচন্দ্র ও বঙ্কিমচন্দ্র— উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের দ্বিতীয়ার্দের ইতিহাসে ইহাদের উভয়েরই বিশিষ্ট ভূমিকা ছিল। কেশবচন্দ্র যেমন ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের ক্ষেত্রে যুগান্তর আনিয়াছিলেন, বঙ্কিমচন্দ্রও তেমনি বাংলা সাহিত্যে এক বিরাট যুগান্তর আনিয়াছিলেন। তিনিই আধুনিক বাংলার প্রথম ঔপন্থাসিক, মননশীল লেখক এবং বাঙালির প্রথম সাহিত্যগুরু। বাংলা গঠের সর্বোত্তম সংস্কারক তিনিই। কেশবচন্দ্র ও বঙ্কিমচন্দ্র উভয়েই স্ব স্ব প্রতিভা দ্বারা বাঙালির সমাজ ও সাংস্কৃতিক জীবনকে একটি ন্তৰন গরিমায় ভূষিত করিয়া গিয়াছেন। উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্দে বাঙালিমানস-গঠনে যে তিনটি প্রতিভা সবচেয়ে বেশি কার্য করিয়া গিয়াছে তাঁহারা হইলেন বিদ্যাসাগর, বঙ্কিমচন্দ্র ও কেশবচন্দ্র।

১১২.৬

বাঙালি

॥ তিন ॥

মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের আত্মজীবনীতে দেখিতে পাই যে, ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে তাঁহার জীবনে ঘোরতর পরিবর্তন দেখা দিয়াছে, বিবিধ অশাস্ত্রি ফলে সংসার হইতে মুক্ত হইয়া যথেচ্ছ বিচরণের আকাঙ্ক্ষা তাঁহার মনে জাগ্রত হইয়াছে। আশুষ্টানিক ভাবে ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর তের বৎসর অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং এই কালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম গ্রহ রচনা করিয়া, তিনি রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে একটি নৃতন রূপ দিয়াছেন; যাহা ছিল বীজাকারে, তাহাকেই তিনি বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছেন। সত্যাঘৰ্মী দেবেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ তখন যথেষ্ট পরিণতি লাভ করিয়াছে। কিন্তু তারপর কি হইল? মহর্ষি নিজেই লিখিয়াছেন: “অক্ষয়কুমার দত্ত একটা ‘আঘীয়-সভা’ বাহির করিলেন, তাহাতে হাত তুলিয়া ঈশ্বরের স্বরূপ বিবরে মীমাংসা হইত।... এখানে যাঁহারা অঙ্গস্বরূপ, যাঁহারা আমাকে বেঠিন করিয়া রহিয়াছেন, তাঁহাদের অনেকের মধ্যে আর কোন ধর্মভাব ও নিষ্ঠাভাব দেখিতে পাই না। কেবলি নিজের নিজের বুদ্ধি ও ক্ষমতার লড়াই। কোথাও মনের মত সাথ পাই না। আমার বিরক্তি ও ঔদান্ত্য অতিশয় বুদ্ধি হইল।” এই সময়ে রাজনারায়ণ বস্তু মেদিনীপুর ব্রাহ্মসমাজে একটি বক্তৃতা পাঠ করেন। সেই বক্তৃতা দেবেন্দ্রনাথের অত্যন্ত ভাল লাগিয়াছিল, কিন্তু তত্ত্ববোধিনী সভার গ্রহাধ্যক্ষেরা তাহা পত্রিকায় প্রকাশযোগ্য মনে করিলেন না। শুরুচিতে দেবেন্দ্রনাথ এক পত্রে লিখিতেছেন: “কতক-গুলান নাস্তিক গ্রহাধ্যক্ষ হইয়াছে। ইহারদিগকে এ পদ হইতে বহিস্থিত না করিয়া দিলে আর ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের স্বীকৃতা নাই।”

ব্রাহ্মসমাজের জীবনে এই সময়ে যে সক্ষট দেখা দিয়াছিল, ‘ব্রাহ্মসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরীক্ষিত বৃত্তান্তে’ মহর্ষি তাহা পরবর্তীকালে স্পষ্টভাবেই উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন: “শেষে ঈশ্বরের স্বরূপ লইয়াই ব্রাহ্মদলের মধ্যে বিবাদ পড়িয়া গেল। তাঁহারা তর্ক উপস্থিত করিলেন, ‘ঈশ্বর অনন্ত কি প্রকারে হইতে পারেন? হস্তোত্তোলন কর

দেখি, ঈশ্বর সর্বজ্ঞ কি না ?' কি হাস্তাস্পদ । দ্বার রূপ করিয়া হস্তোত্তোলন দ্বারা ঈশ্বরের স্ফুরণ নির্ণয় করা যে কি হাস্তাস্পদ, ইহা তাঁহারা তখন বুঝিতে পারেন নাই ।...আমি এই সকল বিবাদ বিসহাদ দেখিয়া হিমালয়ে চলিয়া গেলাম ।"

দেবেন্দ্রনাথ এইসকল গোলযোগের নাম দিয়াছিলেন 'অন্দগোল' । তিনি তখন ব্রাহ্মসমাজের ট্রাণ্ডিগের দোহাই দিয়া এই বিবাদ নিরস্ত করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন । কিন্তু তাঁহার মানসিক অশাস্ত্রি এমনই গভীর হইয়া উঠিয়াছিল যে, তিনি এইবার হিমালয় হইতে ফিরিবেন না সঙ্গে করিয়াই গৃহ ত্যাগ করিয়া চলিয়া গিয়াছিলেন । স্পষ্টই দেখা যাইতেছে, যে-ব্রাহ্মসমাজের জন্য তিনি বৌবনকালেই তাঁহার দেহ মন ও অর্থ নিয়োগ করিয়াছিলেন, সেই ব্রাহ্মসমাজে যেন তাঁহার নেতৃত্বের সঙ্কট দেখা দিল । অন্তরদ্বাৰ সহকর্মিদের ধৰ্মবিশ্বাসে আন্তরিকতার অভাব লক্ষ্য করিয়া দেবেন্দ্রনাথ যারপর নাই বিচলিত হইয়া পড়িলেন, যুক্তিবাদী নাস্তিকদের লইয়া তিনি যেন কতকটা বিব্রত বোধ করিলেন । তাই হিমালয়ের নিচৰ প্রশাস্তিৰ মধ্যে চিত্তের শাস্তি খুঁজিবার জন্য, মহার্ষি ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দের আশ্বিন মাসের মাঝামাঝি অমগ্নে বাহির হইলেন । তারপর ১৮৫৮ খ্রীষ্টাব্দের শেষভাগে তিনি কলিকাতায় প্রত্যাবর্তন করেন ।

আর গৃহে ফিরিবেন না, এই সঙ্গে লইয়াই দেবেন্দ্রনাথ গৃহত্যাগ করিয়াছিলেন, কিন্তু দুই বৎসর পরে তাঁহার এই সঙ্গে পরিবর্তিত হইল কেন ? আজ্ঞাবনীতে তিনি লিখিয়াছেন : "একদিন আশ্বিন মাসে খদে নামিয়া একটা নদীৰ সেতুৰ উপর দীড়াইয়া তাঁহার শ্রোতৰে অপ্রতিহত গতি ও উন্নাসময়ী ভদ্রী দেখিতে দেখিতে বিশ্বায়ে মগ্ন হইয়া গেলাম ।" নদীৰ সেই নিঙ্গামী শ্রোতোধারার মধ্যে তিনি যেন তাঁহার অন্তর্যামী পুরুষের অভ্যন্ত ইঙ্গিত পাইলেন : "এই নদীৰ মত নিঙ্গামী হও । তুমি এখানে যে সত্য লাভ করিলে, যে নির্ভুল ও নিষ্ঠা শিক্ষা করিলে, যাও, পৃথিবীতে গিয়া তাহা প্রচার কর ।" তিনি স্পষ্টই বুঝিলেন, ইহা ঈশ্বরের আদেশ । তারপর ক্ষণমাত্র দ্বিধা না করিয়া, ঈশ্বরের ইচ্ছার সহিত তাঁহার ইচ্ছা মিশাইয়া দিয়া মহার্ষি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিলেন ।

মনের মধ্যে যে ভাব লইয়া এবং ঠিক যে সময়ে দেবেন্দ্রনাথ কলিকাতায় ফিরিলেন, ব্রাহ্মসমাজের ক্রমবিকাশের ধারা বিচার করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ঠিক সেই সময়ে ব্রাহ্মসমাজে আর একটি নৃতন প্রতিভাব আবির্ভাবের জন্য ক্ষেত্র প্রস্তুত হইয়াছিল। সমাজের সেই পরিবর্তিত পরিবেশে ইহাকে পরিচালিত করা কিঞ্চ ইহাকে অগ্রগতির পথে, ইহার স্বাভাবিক পরিণতির পথে লইয়া যাওয়া একা দেবেন্দ্রনাথের পক্ষে আর তখন সম্ভব ছিল না। ঈশ্বরবিদ্যাসী দেবেন্দ্রনাথ জানিতেন যে, তাঁহার সকল কার্য অন্তর্যামী পুরুষের ইচ্ছা দ্বারাই নিরন্তর হইয়া আসিতেছে। আজ জীবনের ৪১ বৎসর বয়সে উপনীত হইয়া তিনি যেন নৃতন করিয়া ঈশ্বরের করুণা অরুভব করিলেন। বীজ হইতে যথন এতদিনে বৃক্ষের উৎপত্তি হইয়াছে, তখন ইহাতে ফুল ফুটিবেই—ব্রাহ্মসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট ভূমিকা পালন করিবেই, দুদয়ের মধ্যে এইকপ একটি ধারণা লইয়াই মহর্ষি যে সেদিন গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়াছিলেন, এই অরুমান অসন্দত নয়।

আমরা দেখিয়াছি, প্রথম যৌবনেই কল্যাণমন্ত্রে দীক্ষিত হইয়া দেবেন্দ্রনাথ ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্য আকৃতিনয়োগ করিয়াছিলেন এবং তের বৎসরকাল পর্যন্ত তিনি সমাজকে পরিচালিত করিয়াছেন। তারপর ব্রাহ্মসমাজের জীবনে সকট দেখা দিল, প্রেরণার অভাব বোধ হইল, মধ্যপথে অসিয়া ইহার গতি যেন সহসা স্তুক হইয়া গিয়াছে। ঠিক সেই যুগসঞ্চিকণেই দেবেন্দ্রনাথের সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন কেশবচন্দ্র। এই দুই ক্ষণজন্মা মহাপুরুষের মিলনের কাহিনী যথাহানে বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৫৭ খ্রীষ্টাব্দে তিনি ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ করিবার জন্য গোপনে প্রতিভাপত্র লিখিয়া পাঠান। কথিত আছে, ব্রাহ্মসমাজের একখানি কুড় পুস্তিকা পাঠ করিয়া তিনি সর্বপ্রথম ব্রাহ্মসমাজের অস্তিত্বের বিষয় অবগত হন এবং “এই পুস্তিকায় ‘ব্রাহ্মধর্ম কি?’ এই অধ্যায়টি পাঠ করিয়া, তাঁহার অন্তরের বিশ্বাসের সহিত উহার সম্পূর্ণ ক্রিয় দেখিতে পান। হ্রতরাং ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ করিবার জন্য তাঁহার অভিলাষ উদ্দীপ্ত হয়।” এই যে অন্তরের বিশ্বাস, ইহা কেশবচন্দ্রের মধ্যে কিভাবে জাগ্রত হইয়াছিল, সেই ইতিহাসের কথাই আগে বলিব।

দেবেন্দ্রনাথের স্নায় কেশবচন্দ্রও ধনী পরিবারের সন্তান।

জোড়াসাঁকোর ঠাকুরপরিবারের স্নায় কল্পটোলার সেন-বংশের ঐশ্বর্যের গরিমা বড় কর ছিল না, তবে সে ঐশ্বর্যের সহিত আড়ম্বর ছিল না, বিলাসিতা তো ছিলই না। দ্বারকানাথের সহিত রামকমলের পার্থক্য এইখানেই। রামকমল ধনী ছিলেন, কিন্তু মহারূপের ব্যক্তি ছিলেন এবং সমকালীন বাংলার সমাজজীবনে তিনি যে প্রভাব বিস্তার করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন তাহার মূলে ছিল এই মহারূপবতা। সত্য কথা বলিতে কি, ঐশ্বর্যের সহিত বৈরাগ্য—এ দৃষ্টান্ত সে যুগে একমাত্র ধর্মনিষ্ঠ রামকমলই প্রথম স্থাপন করেন। এই ধর্মনিষ্ঠাই ছিল সেন-পরিবারের প্রকৃত সম্পদ। স্বতরাং কেশবচন্দ্র এক ধর্মনিষ্ঠ ধনী পরিবারের সন্তান। এই স্বীকৃত্যাত প্রাচীন পরিবারের সকল ঐতিহ্য লইয়াই কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকের শেষভাগে জন্মগ্রহণ করেন।

কল্পটোলার সেন-পরিবার ছিলেন হৃগলী জেলার অন্তর্গত গৌরীভার (গুরিফা) আদি অধিবাসী। কলিকাতায় স্থায়ীভাবে বসবাস করিলেও এই পরিবারের লোকেরা অবকাশ পাইলেই স্বগ্রামে থাইতেন। সেখানে তাঁহারা সকলের সহিত প্রাণ খুলিয়া মিশিতেন, ঐশ্বরের কোন ভেদ রাখিতেন না। স্বভাবতঃই তাঁহাদের এই প্রকার আচার-আচরণ স্থানীয় অধিবাসীদিগকে চমৎকৃত করিত। শৈশবে পরিবারবর্গের সহিত কেশবচন্দ্রও মাঝে মাঝে গরিফায় আসিতেন। এইখানেই তিনি সেইসময়ে তাঁহার সমবয়সী এবং আজ্ঞায় প্রতাপচন্দ্র মজুমদারের সহিত পরিচিত হইয়াছিলেন। উত্তরকালে যিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণাত্য স্বরূপ হইয়া খ্যাতিলাভ করিবেন, সেই প্রতাপচন্দ্রের সহিত শৈশবেই কেশবচন্দ্রের পরিচয় ও স্থ্যতা ইতিহাসের নিগৃত বিধানেই যে সাধিত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোন সন্দেহ নাই। বয়সে প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্র অপেক্ষা দুই বৎসরের ছোট ছিলেন।

কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনে রামমোহনকে ধর্মপিতামহ এবং দেবেন্দ্রনাথকে ধর্মপিতা বলিয়া স্বীকৃতি দিয়াছেন। একেশ্বরবাদের ভূমির উপর দীড়াইয়া রামমোহন সকলের সহিত ভাস্তবে মিলিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার

জত তিনি দেশীয় ও বিদেশীয় ধর্মশাস্ত্র সমূহকে একেশ্বরবাদের প্রতিষ্ঠার উপায় হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার স্বদেশবাসীগণকে বেদান্ত-প্রতিপাদ্য ধর্মে আনয়ন করিবার জন্য রামমোহনের প্রয়াস স্বিদিত। তিনি প্রচলিত সকল প্রকার পৌত্রিকতার উচ্ছেদসাধন করিয়া একমাত্র অদ্বিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা প্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন। মোট কথা, রামমোহন শাস্ত্র এবং যুক্তিকে অবলম্বন করিয়াই ধর্মের সংস্কার চাহিয়াছিলেন; সকল শাস্ত্রের প্রতিই তিনি সম্মান প্রদর্শন করিয়াছেন। সাধু মহাজনদিগের কোনো জাতি নাই, ইঁহারা সকলেই ঈশ্বরের প্রভাব ও শক্তি, রামমোহন ইহা যেমন বিশ্বাস করিতেন, তেমনি আবার ধর্মের অলৌকিকত্ব তিনি স্বীকার করিতেন না, ঈশ্বর-প্রেরিত মহাপুরুষদের জীবন ও উপদেশকেই তিনি স্বীকৃতি দিতেন। হিন্দু, মুসলমান এবং আঁষ্টান—প্রধানতঃ এই তিনি সম্প্রদায়ের ধর্মসম্মত ও ধর্মশাস্ত্রের গৃহ আলোচনাই রামমোহন তাঁহার জীবনে করিয়াছিলেন এবং এই অলোচনার ফলে তিনি এই সিন্ক্লাস্টে পৌছিয়াছিলেন যে, “ঈশ্বর একমাত্র অদ্বিতীয় ও তিনিই উপাস্ত্র, এই মূল মতে সকলের ঐক্য আছে, কেবল অবাস্তুর ভেদ লইয়া বিবাদ বিসংবাদ।” এই বিশ্বাসের বশবর্তী হইয়াই রামমোহন একেশ্বরবাদের ভূমিতে পৃথিবীর সকল ধর্মের লোককে এক করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। ব্রাহ্মসমাজের ট্রিস্টুডে তিনি তাঁহার এই মতকেই সুস্পষ্টভাবে প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন।

তারপর আসিলেন দেবেন্দ্রনাথ। তাঁহার জীবনে আমরা দেখিয়াছি যে ঐশ্বর্যের স্বীকৃত্যা হইতে তুলিয়া লইয়া ধর্ম তাঁহাকে তাহার পথের মাঝখানে দাঢ় করাইয়া দিল। ক্ষুরধারনিশিত অতি দুর্গম সেই পথে নির্ভয়ে পদ নিষ্কেপ করিয়া তিনি কিভাবে অন্তরে সন্দান করিয়াছিলেন সে ইতিহাস স্বপরিচিত। রামমোহনের আদর্শবারা অনুগ্রামিত হইয়াই দেবেন্দ্রনাথ কোনদিকে দৃক্পাত না করিয়া ভারতবর্ষের খ্বিকল্পিত চিরস্তন বন্দের আধ্যাত্মিক পূজা তাঁহার দেশবাসীর নিকট মুক্তকর্ত্ত্বে ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন। দেবেন্দ্রনাথও একজন সর্বজনীন ধর্মতের প্রবক্তা। তিনিও একদিন রামমোহনের মতো তাঁহার পূর্বতন সমস্ত সংস্কার, সমস্ত আশ্রয় পরিত্যাগ করিয়া একেবারে রিক্তহস্তে বাহির হইয়া পড়িয়াছিলেন—শাস্ত্র

নয়, প্রচলিত প্রথা নয়, তাঁহার ব্যাকুলতাই একদিন তাঁহাকে পথ দেখাইয়া-  
ছিল। দেবেন্দ্রনাথ যখন প্রথম ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করেন তখন তিনি  
সমাজকে কি অবস্থায় দেখিয়াছিলেন তাহা তাহার নিজের কথাতেই  
আমরা জানিতে পারি। তাঁরপর তিনি রামমোহনের প্রতিষ্ঠিত ব্রহ্মবীজ  
কিভাবে বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছিলেন, সে কাহিনীও অতি সুপরিচিত।\*

দেবেন্দ্রনাথের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার সংগঠনী  
প্রতিভা দ্বারা তিনি যতদূর পারিয়াছিলেন, ব্রাহ্মসমাজকে অগ্রগতির পথে  
লাইয়া গিয়াছিলেন, তারপর ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে সহযোগিগণের শুক্র জ্ঞানতর্কে  
বিরুদ্ধ এবং বিরুত হইয়া সমাজের ভবিষ্যৎ উন্নতির আশা একরকম ত্যাগ  
করিয়াই তিনি হিমালয়ের নির্জনতার মধ্যে আশ্রয় গ্রহণ করেন এবং দুই  
বৎসর কাল সেইখানে বাস করেন। দুই বৎসর পরে হিমালয় হইতে ফিরিয়া  
আসিয়া (১৫ই নভেম্বর ১৮৫৮ খ্রীঃ) তিনি নব উদ্যমে, নব উৎসাহে ব্রাহ্মধর্ম  
প্রচারে প্রবৃত্ত হইলেন, শুক্র উপাসনা প্রণালীকে সজীব করিয়া তুলিলেন।  
শুক্র বিতর্কের হৃল তত্ত্ববোধিনী সভা ভাঙ্গিয়া গেল ; ব্রাহ্মসমাজের মৃতভাব  
অপসারিত হইল। ব্রাহ্মসমাজ তথা মহর্বির জীবনের সেই শুভক্ষণে তরুণের  
উৎসাহ লাইয়া তাঁহার সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন অদ্ভুতকর্ম। কেশবচন্দ  
সেন। তখন কেশবচন্দ্রের বয়স কুড়ি বৎসর।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, আঠার বৎসর  
বয়সেই তাঁহার জীবনে ধর্মের ভাব জাগ্রত হইয়াছিল এবং “তাহা দিন দিন  
ঘনীভূত হইয়া বৈরাগ্যের তীব্রতায় পরিণত হইল।” আঠার হইতে কুড়ি  
এই দুই বৎসরের আধ্যাত্মিক চেতনার উন্মেষের ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং  
তাঁহার ‘জীবনবেদ’ গ্রন্থে বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন :  
“যখন কেহ সহায়তা করে নাই, যখন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্ট  
হই নাই, ধর্মগুলি বিচার করিয়া কোন একটি ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা  
সাধক শ্রেণীতে যাই নাই,—ধর্মজীবনের সেই উষাকালে ‘প্রার্থনা কর,  
প্রার্থনা কর’, এই ভাব, এই শব্দ হাদয়ের ভিতর উথিত হইল। ধর্ম কি,  
জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই ; শুরু কে, কেহ বলিয়া

\* দেখক-প্রণীত ‘মহর্বি দেবেন্দ্রনাথ’ গ্রন্থ সঞ্চয়।

দেয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্ফূর্প প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই' এই শব্দ উচ্চারিত হইত ।"

এই প্রার্থনার ভিতর দিয়াই কেশবচন্দ্র ধর্মকে পাইয়াছিলেন, যেমন পাইয়াছিলেন দেবেন্দ্রনাথ নক্ষত্রখচিত অনন্ত আকাশ হইতে। স্বতরাং আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, কি দেবেন্দ্রনাথ, কি কেশবচন্দ্র উভয়েরই ধর্মজীবন ব্রাহ্মসমাজের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্ব হইতেই আরম্ভ হইয়াছে। উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ তাঁহার 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে বাল্যকালে কেশবচন্দ্রের ধর্মানুরাগ প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন : "কেশবচন্দ্র বাল্যকাল হইতে ধর্মগ্রন্থ ছিলেন। তিনি যখন নিতান্ত শিশু, তখন তাঁহার পিতামহ তাঁহাকে অন্তান্ত শিশুগণ সহ হরিনাম অর্পণ করেন। অন্তান্ত সকলে সে নাম তুলিয়া যান, কিন্তু কেশবচন্দ্র সে নাম কখন ভোলেন নাই। ইনি বাল্যকাল হইতে শুন্দসু জীবন যাপন করিয়াছেন। ইনি স্নানান্তে পবিত্র পট্টবন্ধ পরিধান করিয়া হরিনামের ছাপে সর্বান্দ ভূষিত করিতেন।" রামমোহন বা দেবেন্দ্রনাথের বাল্যপ্রকৃতি হইতে কেশবচন্দ্রের বাল্যপ্রকৃতির এই বৈশিষ্ট্যটুকু আমাদিগকে মনে রাখিতে হইবে। তাঁহার সমগ্র জীবন এবং সেই জীবনের যাবতীয় চিন্তা ও কার্য এই এক স্বরে রঞ্জিত, এক ছন্দে প্রধিত। ব্রহ্মানন্দের পরিগত জীবনের ভাব ও আচরণ যাঁহারা লক্ষ্য করিয়াছেন, তাঁহারাই ইহা বুঝিতে পারিবেন যে, ধর্মের ভাবটি শৈশবেই অতি স্বাভাবিক ভাবে পারিবারিক পরিবেশের মধ্য দিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনে প্রবেশ করিয়াছিল। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে উল্লেখ করিতে হয়। তাঁহার প্রধান জীবনীকারদের বৃত্তান্তের সাক্ষ্যে আমরা দেখিতে পাই যে, বাল্যকাল হইতেই কেশবচন্দ্রের চরিত্র বিশুদ্ধ ছিল। ধর্মসংস্কারের ক্ষেত্রে রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের চিন্তা-ভাবনাকে যিনি উত্তরকালে একটি সম্পূর্ণ পরিণতি দান করিবেন, তিনি যে নির্মল চরিত্রের মাঝে হইবেন, ধর্মবোধ যে তাঁহার স্বাভাবিক ও সহজাত হইবে, এ বিষয়ে কোন সন্দেহই থাকিতে পারে না। তাই না কেশবচন্দ্র নিজে বার বার বলিয়াছেন—“I am a singular man”—আমি একটি বিশিষ্ট মানুষ। সেদিন বাঁলার নবজাগরণের ইতিহাসের সঞ্চিক্ষণে এমনই একজন 'singular man'-এর প্রয়োজন ছিল।

॥ চার ॥

তাহার ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিবার ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেন :

“ইংরাজি শিক্ষা আমার মনকে বিচলিত করিয়া দিয়াছিল, সকলই যেন শৃঙ্খলা বোধ করিতাম। পৌত্রলিকতা ছাড়িলাম, কিন্তু তাহার হলে কোন অসন্দিক্ষণ নিশ্চিত ধর্মের সন্দান পাইলাম না। সাংসারিকতার দিকে অগ্রসর হইতে লাগিলাম। ভগবৎ করণার প্রভাবে আমি উচ্চতর বিষয়ের জন্য ব্যগ্র হইয়া পড়িলাম। স্বয়ং ভগবান আমাকে আধ্যাত্মিক জীবনের রহস্য—প্রার্থনার আশ্রয় লইতে বলিয়া দিলেন। আমি প্রতিদিন সকাল সন্ধ্যায় প্রার্থনা লিখিয়া ব্যবহার করিতে লাগিলাম। ক্রমশঃ আমি জ্ঞান, পবিত্রতা ও প্রেমে উন্নত হইতে লাগিলাম। তখন আমি একটা স্বনির্দিষ্ট ধর্ম ও সমাজের অভাব অহুভব করিতে লাগিলাম। কিছু সময় পূর্বে আমার নিজ গৃহে ‘দি গুডউইল ফ্রেটারনিটি’ (The goodwill fraternity) নামক একটি ক্ষুদ্র সভা বা সমাজ স্থাপন করিয়াছিলাম; ‘ঈশ্বর আমাদের পিতা, আমরা পরম্পর ভাই’—ইহাই ছিল আমাদের মত। প্রচলিত পুরাতন কোন ধর্ম বা সমাজ আমার উপযোগী বলিয়া বোধ হইল না। এমন সময়ে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের প্রকাশিত একখনি ক্ষুদ্র পত্রিকা আমার হাতে আসিল। ‘ব্রাহ্মধর্ম কি?’—এই অধ্যায় পড়িয়া, আমার অস্তরস্থিত বিশ্বাস ও অভিমতের সহিত তাহার মিল দেখিলাম। মাঝে বা গ্রহের শিক্ষা গ্রহণ না করিয়া অস্তরাত্মায় ঈশ্বরের প্রকাশিত বাণী গ্রহণ করাই সর্বদা কর্তব্য, এই আমার অভিভূতি। আমি তৎক্ষণাৎ ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিলাম।”

উল্লিখিত ফ্রেটারনিটি সভাতেই আসিয়া দেবেন্দ্রনাথ সর্বপ্রথম কেশব-চন্দ্রকে সন্দর্শন করেন। তাহার নিজস্ব বিবরণ এইরকম : “আমি যখন কেশববাবুর নাম ও ধর্মভাবের কথা প্রথম শুনিলাম, এবং শুনিলাম যে, তিনি তাহাদের কলুটোলাস্থ বাটীতে সভা করিয়া তাহাতে বক্তৃতা করেন, তখন

একদিন গোপনে আমি তাহা দেখিতে গিয়াছিলাম।” সেই প্রথমবার দেখিয়াই মহিষদের তাহার প্রতি যে একটি দিব্য আকর্ষণ অনুভব করিয়াছিলেন, সে কথাও তিনি পরবর্তীকালে নানাভাবেই প্রকাশ করেন। এই ফ্রেটারনিটি সভার মূল আদর্শ ছিল—“ঈশ্বর আমাদের পিতা, আমরা পরম্পর ভাই।” সহপাঠীদের অনেকেই কেশবচন্দ্রের এই সভায় আসিতেন এবং তিনি তাহাদের লইয়া ধর্মের আলোচনা করিতেন। শুধু আলোচনা নয়, কিশোর কেশব সেখানে একেব্রবাদীদের উপদেশ পাঠ করিতেন এবং ইংরেজিতে বক্তৃতাও করিতেন। বলিতে গেলে তাহার অপ্রতিম বাগীতার স্থচনা এই ফ্রেটারনিটি সভাতেই। সহপাঠীদের মধ্যে ছিলেন সত্যজ্ঞনাথ ঠাকুর। ইনি দেবেন্দ্রনাথের মধ্যম পুত্র। সন্তবতঃ পুত্রের মারফৎ দেবেন্দ্রনাথ কল্পটোলার বিখ্যাত রামকমল সেনের পৌত্র কেশবচন্দ্রের পরিচয় পাইয়া থাকিবেন। কেশবচন্দ্রের বয়স তখন উনিশ বৎসর। উনিশ বৎসরের ছেলে—এবং সন্দতি সম্পন্ন ও সন্তোষ বংশের ছেলে—এমন ভাবে সভা করিয়া ধর্মের কথা আলোচনা করিতেছেন—উনিশ শতকের বাংলার নবজাগৃতির ইতিহাসে এই ঘটনা বিরল।

উনিশ বৎসর-বয়সের একটি ধনীর ছেলের পক্ষে সমাজ ও সংসারের প্রচলিত বিলাস ব্যবসে প্রমত্ত হওয়াই যে যুগে স্বাভাবিক ছিল সেই যুগে কেশবচন্দ্রে ঈশ্বরানুরাগের এই যে আভাস আমরা লক্ষ্য করি, ইহা গভীরভাবে অনুধাবনের বিষয়। ঈশ্বরের কথা, ধর্মের কথা বুঝিবার বয়স তো ইহা নহে। তখন তিনি সত্ত বিবাহিত কিশোর, কিন্তু সংসার তাহাকে আকর্ষণ করিল না, সাংসারিক বিলাস-ব্যবসনও তাহাকে আকর্ষণ করিল না। এ বড়ো অনুত্ত ব্যাপার, অন্ততঃ সেই যুগের সামাজিক পরিপ্রেক্ষিতে তো বটেই। আবার প্রচলিত পৌত্রলিক ধর্ম নয়, একেবারে সুপ্রাচীন আর্যধর্মের মূল তত্ত্ব—একেব্রবাদ! কেশবচন্দ্রের জীবনচরিত যাহারা শুন্দার সহিত এবং গভীর অভিনেবেশ সহকারে আলোচনা করিবেন তাহারাই দেখিতে পাইবেন যে ইহাতে আশ্চর্য হইবার কিছু নাই। তাহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে, হিন্দু কলেজে পড়িবার সময়ই তিনি সহপাঠী ও বন্দুদের নৈতিক উন্নতির জন্য সভা সমিতি, খেলিবার দল, স্কুল প্রত্তি ছোটখাটো

কয়েকটি প্রতিষ্ঠানের স্থচনা করিয়াছিলেন। শৈশব হইতেই মানসিক উৎকর্ষ সাধনের প্রতি তাঁহার কেমন যেন একটি একাগ্র লক্ষ্য ছিল—তাহাই ছিল কেশব-জীবনের কেন্দ্রীয় বিন্দু। সতর বৎসর বয়সেই তিনি কল্পটোলা সান্ধ্য বিঘালয় স্থাপন করেন। পঞ্জীয় অনেকগুলি কিশোর বালক ছাত্রকে সেই স্কুলে সমবেত হইল। এই স্কুলে কেশবচন্দ্রের সহকর্মীদের মধ্যে অন্ততম ছিলেন প্রতাপচন্দ্র মজুমদার। ইঁহারা সকলেই এই স্কুলে শিক্ষকতার কার্য করিতেন। কথিত আছে, এই সান্ধ্য স্কুলে ইংরেজি সাহিত্যের পঠন-পাঠন হইত, সাধারণ জ্ঞাতব্য বিষয়ে শিক্ষা দেওয়া হইত, আর সকলের চেয়ে বড়ো কথা—এখানে ধর্ম ও নীতি বিষয়ে নিয়মিত উপদেশ দেওয়া হইত। এই দ্যুইটি ঘটনা হইতে একটি সিদ্ধান্ত অপরিহার্য—শৈশবকাল হইতেই সহপাঠী ও অন্তরঙ্গ বন্ধুদের উপর কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব সুপ্রতিষ্ঠিত হইয়াছে।

এখানে একটি প্রশ্ন আছে। এত অল্প বয়সে স্কুল করা, সভা করা কেবলমাত্র নেতৃত্বশক্তি ধাকিলেই কি সস্তব, না, কিছু বিঘারূদ্ধিগুৰুত্ব দ্বারকার? তাঁহার জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, “কলেজে পড়ার সময় শুধু কলেজের পরীক্ষা পাশ করিবার জন্য উদ্বিগ্ন না হইয়া জীবনের বৃহত্তর পরীক্ষা সকল পাশের জন্য তিনি জান উপার্জনে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন।” কলিকাতায় তখন পাবলিক লাইব্রেরি প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে ( ১৮৩৬ খ্রীঃ )। হিন্দুকলেজ ত্যাগ করিবার সঙ্গে সঙ্গে কেশবচন্দ্রের বিঘার্জন শেষ হইয়া যায় নাই। তিনি মেটকাফ হলে ( এইখানে পাবলিক লাইব্রেরি সংস্থাপিত হয় ) গিয়া প্রতিদিন আট-দশ ঘটা কাল অধ্যয়নে বর্ত ধাকিতেন। সে সময়ে তিনি পাশ্চাত্য দর্শন, মনোবিজ্ঞান, নীতিবিজ্ঞান, ধর্মবিজ্ঞান, বাইবেল, ইংরেজি সাহিত্য ও কাব্যগ্রন্থ একান্ত মনোযোগের সহিত পাঠ করিতেন। শেক্সপিয়র, মিলটন, বেকন তাঁহার কঠিহু ছিল। হিন্দুকলেজ ও মেট্রোপলিটন কলেজে তাঁহার ছাত্রাবস্থা অতিবাহিত হইয়াছিল। তাঁহার ছিল অদম্য অধ্যয়ন-স্পৃহা। কলেজের লাইব্রেরি, মেটকাফ হলের লাইব্রেরি তিনি পড়িয়া শেষ করিয়াছিলেন। সেই বয়সে নিবিষ্ট মনে তিনি যখন ইংরেজি দর্শন শাস্ত্র পাঠ করিতেন, তাহা দেখিয়া তাঁহার দর্শনের অধ্যাপক মিঃ জোনস পর্যন্ত বিস্থিত হইয়াছিলেন। এই অধ্যয়নস্পৃহা

তাহার প্রকৃতিতে একটি আশ্চর্য পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল । ইহার ফলেই শ্রেণিবকাল হইতেই তিনি বিলাস-ব্যবসনে বা হালকা আমোদ-প্রমোদে বীতস্থ হইয়া উঠেন । সেই বয়সেই তিনি সর্বদাই গঙ্গীর, স্বল্পভাষী ও চিন্তাশীল থাকিতেন । তাহার নির্মল নেতৃত্বে চরিত্রের প্রভাব সেই বয়সেই তাহার বন্ধুদের অনেকের চরিত্রকেই প্রভাবিত করিতে সমর্থ হইয়াছিল । ছাত্রাবস্থাতেই তাহার বিবাহ হইয়াছিল ( ১৮৫৬ খ্রীঃ ) । কিন্তু সে বিবাহ নাম মাত্র । দাম্পত্য-জীবনের প্রতি তিনি তখনই বিন্দুমাত্র আকর্ষণ বোধ করিলেন না । বাড়ির অনেকেই সেদিন কেশবচন্দ্রের এই ভাব দেখিয়া বিচলিত হইয়াছিলেন ; কেহ কেহ বিশ্বিতও হইয়াছিলেন ।

জীবনের এই অধ্যায়ের কথা বলিতে গিয়া কেশবচন্দ্র তাহার ‘জীবনবেদ’ গ্রন্থের চতুর্থ অধ্যায়ে লিখিয়াছেন : “‘বিধাতা জানেন প্রথম হইতেই বৈরাগ্যের মেঘ দেখা দিয়াছিল । অষ্টাদশ বৎসর বয়সে অল্প অল্প ধর্মজীবনের সংক্ষার হয় ; কিন্তু চতুর্দশ বৎসরেই মৎস্য ভক্ষণ পরিত্যাগ করিলাম । কে মতি দিল ? কে বলিল আমিবভক্ষণ নিবিদ ? এক গুরু জানিতাম, তাহাকেই মানিতাম ; তাহাকে বিবেক বলিতাম ।... যতপ্রকার স্বত্বভোগ যৌবনে হয়, তৎসমূদ্র বিষবৎ ত্যাগ করিলাম । তখন ধর্ম জানিতাম না,— জানিতাম সংসারী হওয়া পাপ, স্ত্রীগ হওয়া পাপ । সংসারের বিলাসে অনেকেই মরিয়াছে ।’’ কেশবচন্দ্রের এই বয়সের মানসলোকের প্রতি দৃষ্টিনিষ্কেপ করিলে বিশ্বিত হইতে হয় । তিনি নিজেকে নিজেই তৈরি করিয়াছেন । সেই বয়সেই অল্পভাষী হইয়াছেন, চপলতা ত্যাগ করিয়াছেন । অথচ এই বয়সের এই যে বৈরাগ্যভাব আমরা কেশবচন্দ্রের চরিত্রে দেখিতে পাই, ইহার কোনো বাহ লক্ষণ ছিল না, অথবা ইহার জন্য শরীরকে কোনো প্রকারে কষ্ট দিয়া তাহাকে অস্বাভাবিক উপায়ও অবলম্বন করিতে হয় নাই । সহজ স্বাভাবিক বৈরাগ্যই তিনি অবলম্বন করিয়াছিলেন ; শরীরে ভয় লেপন করিয়া তাহাকে বৈরাগ্য সাধন করিতে হয় নাই । স্পষ্টতঃই কেশবচন্দ্রের অস্তরের অস্তঃহল হইতে এই বৈরাগ্যের ভাব তাহার জীবনে দেখা দিয়াছিল এবং ইহাই ছিল তাহার সমগ্র জীবনের স্বয়মা । ইহার জন্য পরিবারে তাহাকে কম নির্যাতন ভোগ

করিতে হয় নাই; অভিভাবকদের অনেকেই তাহাকে বুরাইতে ঢেঁচ করিয়াছিলেন, কিন্তু সকলের অলক্ষ্য থাকিয়া জীবনবিধাতা কেশবচন্দ্রের চরিত্রকে মেভাবে গড়িয়া তুলিতেছিলেন, তাহা সেদিন অনেকের দৃষ্টিতেই ধরা পড়ে নাই। ইহার ফলে কেশবচন্দ্রের জীবনের নৈতিক বনিয়াদ স্বৃদ্ধ হইয়াছিল, আর চরিত্র হইয়াছিল নির্মল—একেবারে নিখাদ সোনা। এই দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে, উনিশ শতকের মৰজাগৱণের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের অনন্তসাধারণ সর্বাংশে স্বীকৃত। আজ যখন আমরা কল্পনা করি যে, সেই পৌত্রলিক পরিবারে সাকার দেবদেবীপূজা মহোৎসবের মধ্যে যাহার বাল্যজীবন অতিবাহিত হইয়াছিল, যাহার চারিদিকে ছিল বিলাস ও স্বর্থভোগের অজ্ঞ উপকরণ—তিনি কেমন করিয়া অদ্বিতীয় নিরাকার ঈশ্বরের জীবন্ত শক্তিতে বিশাসী হইয়া উঠিয়াছিলেন—তখন আমাদের মনে হয়, জীবনে তিনি এই মহামূল্য সত্য প্রার্থনার ভিতর দিয়াই লাভ করিয়াছিলেন। এই বৈরাগ্য, এই প্রার্থনাই ছিল কেশব-জীবনের ভিত্তিমূল। নৈশবিগ্নালয় অথবা সভা স্থাপন করিয়া, সেই সতের-আঠার বৎসর বয়সে কেশবচন্দ্র যে তাহার সমবয়সী একদল শিক্ষিত তরুণের চরিত্রকে অমনভাবে প্রভাবিত করিতে পারিয়াছিলেন, তাহার রহস্য তো এইখানেই। নিঃসন্দেহে “তাহার বৈরাগ্য, উৎসাহ ও বিশুদ্ধ জীবন একত্র মিলিত হইয়া ঘূর্বকুন্ডের মনকে সবিশেষ প্রোৎসাহিত করিয়াছিল।”

কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিলেন।

এখন হইতে তাহার জীবনের দ্বিতীয় পর্ব আরম্ভ হইল। এই পর্বের স্থায়িত্বকাল ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দ হইতে ১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দ। যে সাত বৎসরকাল তিনি আদি ব্রাহ্মসমাজের সহিত সংঝঁঠিত ছিলেন, সেই সাত বৎসরকালের মধ্যে ব্রাহ্মসমাজের কর্মধারায় ও সংগঠনে যে বিপুল পরিবর্তন দেখা দিয়াছিল, সে ইতিহাস জানিবার মতন। “ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ তাহার পক্ষে যতটা প্রয়োজনীয় ছিল, ব্রাহ্মসমাজের পক্ষেও যেন তদপেক্ষা অধিক প্রয়োজনীয় ছিল মনে হয়। ব্রাহ্মসমাজই এইরূপ একজন শক্তিশালী ব্যাখ্যাতা, সংস্কারক,

সংগঠক, প্রচারক ও নেতার জগ্য অপেক্ষা করিতেছিল।” প্রতাপচন্দ্রও এইকপ অভিমত প্রকাশ করিয়া বলিয়াছেন—“It would almost seem that he entered the Brahmo Samaj not to learn but to teach”—এবং ইহা যে অহুবাগীর অত্যুক্তি নহে তাহা আমরা রামমোহন হইতে দেবেন্দ্রনাথের সময় পর্যন্ত অর্থাৎ ১৮৩০ খ্রীষ্টাব্দ হইতে ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দ-কাল পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস আলোচনা করিয়াই বুঝিতে পারি। “রাজা রামমোহন ব্রাহ্মধর্মের যে বীজ এদেশে বপন করিয়া গিয়াছিলেন, মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের সাধনায় সবেমাত্র তাহা অঙ্গুরিত হইতেছিল, তাহার ক্রমবিকাশের অনন্ত পথ অন্বিক্ষিত অবস্থায় সম্মুখে প্রসারিত হইল। সেই পথ আবিক্ষার ও তাহার সংস্কার ও সম্প্রসারণের জগ্যই যেন বিধাতা কেশবচন্দ্রকে এদেশে পাঠাইয়াছিলেন। সেই স্বর্মহৎ ও স্বকঠিন কর্মভাব লইয়াই কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে প্রবেশ করিলেন।”

প্রবেশ করিয়া তিনি যখন দেবেন্দ্রনাথের ঘনিষ্ঠ সংসর্গে আসিলেন তখন তরুণ কেশবচন্দ্র দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে শুধু একজন যৌবন-সম্পন্ন সুন্দর সতেজ পুরুষকেই দেখিলেন না, পরন্তু তাহার মধ্যে তিনি সেই মাঝুষকেই প্রত্যক্ষ করিলেন যাহার জীবনে ঈশ্বরাহৃত্তি ছিল প্রত্যক্ষ সত্য বস্তু, কল্নাবিলাস নয়। কেশবচন্দ্র তাহার সকল সত্তা দিয়া অনুভব করিলেন যে, তিনি যেন এক বিরাট ধর্মজীবনের সান্নিধ্যে আসিয়াছেন—যে জীবনে ব্রহ্মজ্ঞান, ব্রহ্মধ্যান ও ব্রহ্মসান্নিধ্য নিত্য সাধনে পরিণত হইয়াছিল। তিনি তাহার সমস্ত হৃদয়-মন দিয়া অনুভূতি উত্তোলিত সেই মূর্তি নিরীক্ষণ করিলেন এবং সেই প্রথম দর্শনেই কেশবচন্দ্রের হৃদয়ে সেই মূর্তি মুদ্রিত হইয়া গেল—তিনি দেবেন্দ্রনাথকে পিতৃরূপে অর্থাৎ ধর্মজীবনের পিতারূপে বরণ করিলেন। অন্তদিকে তরুণ কেশবচন্দ্রের মধ্যে বিশুদ্ধ ধর্মভাব দেখিয়া দেবেন্দ্রনাথ যারপর নাই বিস্মিত হইয়াছিলেন। এই তরুণের সহিত তিনি এক আধ্যাত্মিক যোগ অনুভব করিলেন। এই দীর্ঘকাল তিনি এই ব্রাহ্মসমাজকে গড়িয়াছেন, ব্রাহ্মধর্মকে রূপ দিয়াছেন, কত নবীন প্রাণে এই নবধর্মের প্রতি উৎসাহ এবং আগ্রহ প্রদীপ্ত করিয়া দিয়াছেন, তথাপি দেবেন্দ্রনাথের মনে হইয়াছে, কোথায় সেই মাঝুষ যাহার নিকট ধর্ম নিষ্পাস-প্রখ্যাসের মতন স্বাভাবিক, কোথায় সেই

সংগঠনী প্রতিভা যাহাকে আশ্রয় করিয়া ব্রাহ্মসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে অগ্রসর হইবে ? সেই মানুষকেই আজ তিনি যেন এই তরুণ কেশবচন্দ্রের মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন। এইভাবেই সেদিন দেবেন্দ্রনাথের জীবন-চেতনার সহিত বিপ্রবী কেশবচন্দ্রের অগ্নিময়ী চেতনা আসিয়া মিলিত হইয়াছিল। ইতিহাস ইহারই অপেক্ষায় ছিল।

কেশবচন্দ্রের ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ সত্যাই একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা।

ব্রাহ্মসমাজের যে অবস্থায় তিনি ইহাতে যোগদান করেন, সেই অবস্থায় সমাজের পক্ষে ইহা যে কত প্রয়োজনীয় ছিল ব্রাহ্মসংঘের পরবর্তী ইতিহাসই তাহার অভ্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দের পর হইতে ব্রাহ্মসমাজের যে ইতিহাস তাহা কেশবচন্দ্রকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হইয়াছে। এই সময় হইতেই ব্রাহ্মসমাজ তাহার ঐতিহাসিক বিবর্তনের পথে পদক্ষেপ করিতে আরম্ভ করে। দেবেন্দ্রনাথ তাহার জ্ঞান, মনীষা ও ধ্যাননিষ্ঠার দ্বারা সমাজের মুত্তুক উন্নতিবিধান করিয়াছিলেন, তাহা নিঃসন্দেহে তাহার প্রতিভার পরিচায়ক। কিন্তু তাহার চিন্ত যতই ব্রহ্মধ্যানের নিবিড়তার মধ্যে ডুবিয়া যাইতে লাগিল ততই যেন দেবেন্দ্রনাথ সমাজ হইতে নিজেকে পৃথক করিয়া লইতে লাগিলেন। কিন্তু ভারতবর্ষের মাটিতে এই কলিকাতা শহরে উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকে রাজা রামমোহন রায় যে ব্রাহ্মসমাজের স্থচনা করিয়া গিয়াছিলেন, যে সর্বজনীন ধর্মের উদ্বোধন করিয়া গিয়াছিলেন—তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি দেবেন্দ্রনাথের প্রতিভায় ধৰা পড়ে নাই; যদি পড়িত তাহা হইলে কেশবচন্দ্র সেনের প্রয়োজন হইত না। রামমোহনকে কেশবচন্দ্র সর্বমানবজ্ঞাতির প্রতিনিধি হিসাবে দেখিয়াছেন, আর-সকলে তাহাকে দেখিয়াছেন কেবলমাত্র হিন্দুধর্মের একজন সংস্কারক হিসাবে, ভারতপথিক হিসাবে। ধর্মজগতে রামমোহন একজন দিঘিজয়ী যোক্তা ছিলেন, দেবেন্দ্রনাথ ছিলেন ধ্যানসমাহিতচিন্ত একজন সাধক। অথচ এই দুইজনকেই কেশবচন্দ্র ধর্মপিতামহ ও ধর্মপিতার স্থীরতি দিয়াছেন। রামমোহনের পর ভারতবর্ষ তখন পৃথিবীর ধর্মসংক্ষারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রই এ-কালে বিতীয় যোক্তা পুরুষ।

ধর্মপিতামহ রামমোহন সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তি প্রণিধানযোগ্য। “Among India’s great men Rammohun Roy holds a high rank. Like all great men he brought into the world his own idea and devoted his life to its realisation. That idea was catholic worship. Whoever has deeply studied his life and carefully looked into his speculations and movements, cannot but admit this to have been his guiding principle. That he was a religious reformer of India is universally admitted, and as such he is universally admired. He is also reputed as an extraordinary theologian. He knew English, Arabic, Sanskrit, Greek, Latin, and Hebrew and his writings bear testimony to his vast and varied learning.”

কেশবচন্দ্র রামমোহনকে “Giant mind” বলিয়াছেন এবং এই বিরাট মনের পরিচয় দিতে গিয়া তিনি লিখিয়াছেন : “The ruling idea of his mind was to promote the universal worship of the One Supreme Creator, the Common Father of mankind.” শুধু তাহাই নহে। বিলাত যাইবার পূর্বে রামমোহন তাহার প্রতিষ্ঠিত ব্রাহ্মসমাজের জন্য যে উষ্ট ডিড সম্পাদন করিয়া গিয়াছিলেন তাহার ব্যাখ্যাপ্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন : “Who can contemplate, without emotion, the grandeur of such a universal church—a church not local or denominational, but wide as the universe, and co-extensive with the human race, in which all directions of creed and colour melt into one absolute brotherhood ? Who can look without wonder and profound reverence upon moral grandeur of that giant mind which conceived and realised such a church ?”

তারপর ধর্মপিতা দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ও তাহার প্রতিষ্ঠিত তত্ত্ববোধিনী সভা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের মন্তব্য এই প্রসঙ্গে আলোচিতব্য। রামমোহনের

মৃত্যুর পর ব্রাহ্মসমাজের নেতৃত্ব যে দেবেন্দ্রনাথের উপর গৃহ্ণ হইয়াছিল, ইহা কেশবচন্দ্র স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু দেবেন্দ্রনাথকে তিনি “original genius of a revolutionary reformer” বলেন নাই। দেবেন্দ্রনাথের মিশন ছিল, “The worship of God as a living reality, in spirit and love” এবং ইহাকে সার্থক করিয়া তোলাই ছিল মহর্ষির জীবনব্রত এবং তিনিও যে ইতিহাসের একটি গুরুতর প্রয়োজনকে সর্বতোভাবে সার্থক করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন, সে বিষয়ে কেশবচন্দ্র নিঃসন্দেহ ছিলেন। দেবেন্দ্রনাথকে তিনিও ঐতিহাসিক ব্যক্তি বলিয়াছেন, তবে রামমোহনের মানসিকতা মহর্ষির ছিল না। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন: “In vain would we expect to find Babu Debendra Nath occupying the front ranks of the battlefield of reform, doing desperate battle with absurd usages and institutions, reducing the old castle of error into ruins with single-handed valour and purchasing triumph with hard sacrifices. This is quite foreign to his ideas and his quiet mission. Not war but peace is his watch-word; not action but contemplation. He summons us not to the stirring activities of social battles but takes us into the closet and beside the altar”. কিন্তু দেবেন্দ্রনাথের আধ্যাত্মিক অভিভূতি যে রামমোহন অপেক্ষা গভীরতর ছিল, এ-কথা কেশবচন্দ্র স্বীকার করিয়াছেন। প্রার্থনা এবং ধ্যানের ভিতর দিয়া মহর্ষি ব্রহ্মসাম্প্রদায় লাভ করিয়াছিলেন, তাই ধর্মসংক্ষারক হিসাবে তাহার পক্ষে যৌক্তিক অবলম্বন করা অসম্ভব ছিল। আবার এই নিরস্তর ব্রহ্মচিন্তা, ব্রহ্মধ্যান যে মাঝুরের জীবনে শুক্তা বা নীরসতা আনিয়া দেয় না, ইহা জীবনকে সরস ও স্বন্দর করিয়া তোলে, মহর্ষির জীবন তাহারই সাক্ষ্য বহন করে। কেশবচন্দ্র তাই বলিয়াছেন: “Thus God was to him both life and love...this life is a standing rebuke to those who represent theism as a dry abstract creed incapable of influencing the heart much less of administering comfort and

peace to it...Here is a life which show us vividly the influence of theistic faith, its vitality and its joys. “আর মহৰির তত্ত্ববোধিনী সভাৰ প্ৰসঙ্গে কেশবচন্দ্ৰ লিখিয়াছেন যে, সমাজেৰ পুনৰ্জীবনেৰ পক্ষেই ইহাৰ প্ৰৱেজনীয়তা ছিল এবং “This society lived to do immense good to the Brahmo Samaj and to Bengal, and entitled itself to the enduring gratitude of the nation few will venture to deny.”

রামমোহনেৰ বিশ্বব্যাপক মানসিকতা ও বিশ্ববিজয়ী যোদ্ধুভাৰ আৱ দেবেন্দ্ৰনাথেৰ অথঙ শাস্ত্ৰ ব্ৰহ্মাহুৱাগ—পিতা ও পিতামহেৰ এই দুই ভাৱেৰ সম্যক অমূলীলনেৰ ভিতৱ দিয়াই কেশবচন্দ্ৰেৰ জীবন ও জীবনাদৰ্শ দুই-ই সাৰ্থক হইয়াছিল।\*

---

রামমোহন ও দেবেন্দ্ৰনাথ সম্পর্কে কেশবচন্দ্ৰেৰ উক্তিগুলি ১৮৬৫ খৃষ্টাব্দে প্ৰকাশিত 'ইণ্ডিয়ান মিৱাৰ' পত্ৰিকা হইতে উন্নত।

॥ পাঁচ ॥

বঙ্গসমাজে যোগদান করিবার এক বৎসর পরে কেশবচন্দ্রের জীবনে একটি অগ্নিপরীক্ষা আসিল। ইহা পারিবারিক দীক্ষা। কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ হিন্দুসমাজের একটি অতি পুরাতন প্রথা বলিয়া স্বীকৃত ছিল। কল্পটোলার সেন-পরিবার পুরুষাহুক্রমে বৈষ্ণব এবং দীক্ষা-বিবর্ষে বৈষ্ণবপরিবারমাত্রের নিষ্ঠা অত্যন্ত দৃঢ়। কেশবচন্দ্র যখন শুনিলেন যে পরিবারের চিরাচরিত প্রথাহুসারে তাঁহাকে তাঁহাদের কুলগুরুর নিকট দীক্ষা গ্রহণ করিতে হইবে, তখন স্বত্বাবতঃই তাঁহার অন্তর বিদ্রোহী হইয়া উঠিল। তাঁহার স্বতীক্ষ্ণ বিবেক বজ্রধনিতে পৌত্রলিক গুরুর নিকট পৌত্রলিক মন্ত্র গ্রহণের স্বদৃঢ় প্রতিবাদ করিল। দীক্ষাগ্রহণে তিনি সম্মত হইলেন না এবং সে-কথা তিনি স্পষ্টভাবেই তাঁহার অভিভাবকদের জানাইয়া দিলেন। পরিবারের মধ্যে যাহারা কেশবচন্দ্রের অপৌত্রলিক মনোভাব অবগত ছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ তাঁহাকে এমন উপদেশও দিলেন যে—“গুরু বেমন মন্ত্র দিবার দিয়া যান, সে-মন্ত্র জপ বা পূজাদি কিছু না করিলেই হইল।” বলা বাহ্যিক, কেশবচন্দ্রের বিবেক ইহাতে সাধ দিতে পারিল না। তিনি দীক্ষা তো গ্রহণ করিলেনই না পরস্ত অর্হান্তের দিন তিনি গৃহত্যাগ করিয়া সোজা জোড়াসঁকোয় দেবেন্দ্রনাথের নিকট চলিয়া গেলেন। প্রতিবেশিরা ভাবিলেন, সেন-পরিবারের পুত্র কেশবচন্দ্র বুঝি আঁষ্টান হইবার জন্য পাদরিদের নিকট চলিয়া গিয়াছেন। সেইদিন গভীর রাত্রেই তিনি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়া-ছিলেন।

সেন-পরিবারে এই ব্যাপারটি লইয়া অসন্তোষের স্ফটি হইয়াছিল। তাঁহারা পুরুষাহুক্রমে নিষ্ঠাবান বৈষ্ণব; তাঁহাদের জীবনের আচার-আচরণ সবই পুরাতন ধারায় চলিয়া আসিতেছে। সে-ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের এই বিসদৃশ আচরণে তাঁহার অভিভাবকদের পক্ষে কুরু হওয়াই ষাভাবিক। অধিকস্তু যখন তাঁহারা পরিষ্কারকৃপে জানিতে পারিলেন যে, কেশবচন্দ্র ব্রাহ্ম হইয়াছেন, তখন তাঁহাদের ক্ষেত্রে সীমা-পরিসীমা ছিল না। তখনকার দিনের

নিষ্ঠাবান ও প্রাচীনগঙ্গী হিন্দুদিগের চক্ষে শ্রীষ্ঠান হওয়া আর ব্রহ্মে হওয়াতে খুব বেশি পার্থক্য ছিল না। পরিবারের সকলেই যে তাঁহার ব্যবহারে অসম্ভুত হইলেন, কেশবচন্দ্র তাঁহা বুঝিলেন। বুঝিবার মত বয়স তখন তাঁহার হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের প্রধান জীবনচরিতকার উপাধ্যায় মহাশয় এই গ্রন্থে লিখিয়াছেন: “কেশব দীক্ষা গ্রহণ করিলেন না, ধর্মান্তরের আশ্রয় গ্রহণ করিলেন, শ্বেচ্ছবৎ বিদ্বিষ্ট ঠাকুর-পরিবারের সঙ্গে যোগ দিলেন, ইহাতে পরিবারমধ্যে একটি ছলস্থল বাপার উপস্থিত হইল। জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেনের অত্যন্ত প্রতাপ, কিন্তু কেশবের ধীরতা দৃঢ়নিষ্ঠতার নিকটে উহু পরাজয় লাভ করিল।”

কলুটোলার সেন-পরিবারে এই ঘটনাটির গুরুত্ব বড় কর নয়। ইহার পর হইতে এই পরিবারের আর কোনো যুক্ত কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ করেন নাই। দৃষ্টান্তের প্রভাব এইরকমই হইয়া থাকে। আবার কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু ঘটনার মধ্যে এই ঘটনাটির একটি বৈশিষ্ট্য আছে। সেই বৈশিষ্ট্যই পরবর্তীকালে কেশব-চরিত্রকে এক আশ্চর্য গরিমা দান করিয়াছিল। বিবেক যে কাজ অরুমোদন করিত না, অন্তর যে কাজে সায় দিত না, মন যে কাজে উল্লিখিত হইয়া উঠিত না, কেশবচন্দ্রের পক্ষে সেইরকম কোন কাজ করা অসম্ভব ছিল। ইহার নিকট পারিবারিক আচ্ছাদন যেমন তুচ্ছ মনে হইত, তেমনি পরবর্তী জীবনে যথনই প্রয়োজন বুঝিয়াছেন, বিবেকের কঠিন নির্দেশ মানিয়াই চলিয়াছেন, কখনো কপটাচার করেন নাই। ইহাই কেশবচন্দ্র।

বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিভিন্ন ব্যক্তির গ্রাম কলিকাতার একাধিক স্থানও বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। জোড়াসঁকোর ঠাকুরবাড়ি, কালীপ্রসর সিংহের বাড়ি, শোভাবাজার রাজবাটি, কলুটোলার সেনদের বাড়ি, সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মলিকের বাড়ি—এইরকম বিভিন্ন স্থানগুলি ও সমসাময়িক বহু ঘটনার সহিত সংশ্লিষ্ট। ইহাদেরও ঐতিহাসিক মূল্য আছে, কারণ ইহারা বহু ঐতিহাসিক ঘটনার সাক্ষী। কালের প্রবাহে আজ কলিকাতার এইসব ইতিহাস-প্রসিদ্ধ স্থানগুলি একে একে নিশ্চিহ্ন প্রায় হইয়া

যাইতেছে—দেখা যাইতেছে, তিন পুরুষের মধ্যেই উনিশ শতকের সেই বিরাট ব্যাপক নবজাগরণের যেন সমাধি শয়্যা রচিত হইয়া গিয়াছে। যে বিপুল সম্পদ একদিন আমাদের পূর্বপুরুষেরা অর্জন করিয়াছিলেন, যাহাদের অলোক-সামান্য প্রতিভার স্পর্শে জাতির জীবনের সকল দিক—শিল্প, সাহিত্য, শিক্ষা, ধর্ম—উদ্ভাসিত হইয়া উঠিয়াছিল—সেই সম্পদের উত্তরাধিকারী হইয়াও আমাদের জীবনে আজ এত দৈত্য কেন? কেন জাতির মানসলোক আজ ধূসর? সেই প্রতিভার উত্তাপ আমরা কেমন করিয়া হারাইলাম? তাহা হইলে কি উনিশ শতকের নবজাগরণ মিথ্যা? অথবা সেই নবজাগ্রত্তির পুরোধাগণের জীবনসাধনা মিথ্যা? আজ এই প্রশ্ন অতি স্বাভাবিক কারণেই আমাদের মনে জাগিয়াছে। আর এই প্রশ্নের সত্ত্বে দিতে না পারিলে উনিশ শতকের বৃগমানস-স্থানের জীবনানুশীলন বৃথা। আদর্শ নাই, আদর্শের স্থুতিমাত্র আছে। শহরের ঐতিহাসিক স্থানগুলি আজ একে একে অবলুপ্তির পথে চলিয়া যাইতেছে, ঐতিহাসিক চরিত্রগুলি আমাদের স্মৃতিপটে ক্রমেই ধূসর হইয়া আসিতেছেন, তাহাদের রচনা আমরা ভুলিতে বসিয়াছি—বাঙালি তবে কী লইয়া মহৎ জীবনের পথে অগ্রসর হইবে? দেশের পরিবর্তিত অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক পটভূমিতে আজ সমগ্র উনিশ শতকের সাধনাকে নৃতন করিয়া দেখিতে হইবে এবং বিগত শতাব্দীর বাঙালির অর্থনৈতিক জীবনের কাঠামোতে কী ত্রুটি ছিল, আজ তাহা আমাদের নৃতন করিয়া বুঝিবার দিন আসিয়াছে।

যে কথা বলিতেছিলাম। উল্লিখিত ঐতিহাসিক স্থানগুলির মধ্যে সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মন্দিরের বাড়ির সহিত কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের কিছু স্মৃতি বিজড়িত আছে। দেখিতে পাই, ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দের এপ্রিল মাসে তিনি এই বাড়িতে মঞ্চনির্মাণ করিয়া বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় করেন। তখন পাইকপাড়ার রাজাৱা বেলগাছিয়া থিয়েটার খুলিয়াছেন। কলিকাতার বিদেশী সভ্যতার অন্তর্ভুক্ত বহু জিনিসের সঙ্গে থিয়েটারও আসিয়া গিয়াছে, এবং শিক্ষিত বাঙালির চিত্ত সেই সময় হইতেই মঞ্চাভিনয়ের প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছে। পাইকপাড়ার রাজাৱের ব্যয়বহুল থিয়েটার দেখিয়া কেশবচন্দ্রের মনে ইচ্ছা জাগিল, ইহার চেয়ে ভালো অভিনয় করিতে হইবে। অভিনয়-

গ্রীতি তাহার স্বাভাবিক ছিল এবং হিন্দুকলেজে পাঠ্যাবহায় তিনি সহপাঠীদের লইয়া শেঙ্গপিয়ারের 'হামলেট' নাটক অভিনয় করেন; তিনি স্বয়ং হামলেটের ভূমিকা অভিনয় করিয়াছিলেন। ইহা ১৮৫৫ খ্রীষ্টাব্দের কথা। এই অভিনয়ে আর যাহারা অংশ গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাদের মধ্যে ছিলেন নরেন্দ্রনাথ সেন, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, অক্ষয়কুমার মজুমদার, ভোলানাথ চক্রবর্তী, যোগেন্দ্রনাথ সেন প্রভৃতি। কিশোর বয়সের এই নাট্যাভিনয়-গ্রীতির পরিপতি জীবনশৈবে 'নববৃন্দাবন' অভিনয়। গিরিশচন্দ্রের 'চৈতন্য-লীলা' অভিনয় একদা কলিকাতায় সর্বশ্রেণীর দর্শকচিত্তে যেরকম আলোড়ন স্থষ্টি করিয়াছিল, কেশবচন্দ্রের 'নববৃন্দাবন' ঠিক তাহাই করিয়াছিল। আমরা যে সময়ের কথা বলিতেছি, তখন বিদ্যাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন বাংলার সমাজজীবনে এক তুমুল আলোড়নের স্থষ্টি করিয়াছে। সেই আন্দোলনকে সমর্থন জানাইয়াই বিধবা-বিবাহ নাটক রচিত হইয়াছিল। উমেশচন্দ্র মিত্র এই নাটক রচনা করেন। বিদ্যাসাগরের এই মহৎ সমাজসংক্রান্ত প্রচেষ্টার প্রতি কেশবচন্দ্রের অনুরাগ ছিল বলিয়াই তিনি উঠোগী হইয়া এই নাটক অভিনয় করেন। "অভিনয় জন্য যুক্তক্ষিণিকে প্রস্তুত করা এবং রসদৃশি প্রভৃতি সজ্জিত করার যাবতীয় কার্য তিনি স্বহস্তে গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই অভিনয় কার্যে ঈশ্বরচন্দ্র বিদ্যাসাগর প্রভৃতি দেশহীন প্রধান প্রধান ব্যক্তিসকল সমাগত হইয়াছিলেন। তাহারা অভিনয় দেখিয়া একান্ত সন্তোষ লাভ করেন।" 'কুলীনকুল-সর্বস্ব' নাটকের পর সামাজিক সমস্যা লইয়া নাটকের অভিনয়ে কেশবচন্দ্রই সেদিন অগ্রণী ছিলেন। জনচিত্তে ইহার প্রভাব ও আবেদন গভীর ও দুরপ্রসারী হইয়াছিল।

কেশবচন্দ্র চিরদিন অভিনয়কলার পক্ষপাতী ছিলেন, তাহার কারণ তিনি বিদ্যাস করিতেন যে, "অভিনয় দ্বারা নীতি ও সমাজ সহকে সংক্রান্ত অতি সহজে নিষ্পন্ন হয়।" সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের আর একটি স্মৃতি বিজড়িত আছে। ইহা অক্ষবিদ্যালয়। ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দের ২৪শে এপ্রিল কেশবচন্দ্র যুক্তক্ষিণির ধর্মশিক্ষার জন্য ইহা প্রতিষ্ঠিত করেন। বিদ্যালয়টি প্রথমে কলুটোলায়

তাঁহাদের বাড়িতেই বসিয়াছিল, পরে ইহা গোপাল মন্ত্রিকের বাড়িতে স্থানান্তরিত হয়। এই সময়ের তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় এই বিশ্বালয়টি সম্পর্কে আমরা এই বিবরণ দেখিতে পাই : “সম্প্রতি সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মন্ত্রিকের বাটিতে ব্রহ্মবিদ্যালয় স্থাপিত হইয়াছে। তথায় প্রতি রবিবার প্রাতঃকালে ৭ ঘণ্টা অবধি ৯ ঘণ্টা পর্যন্ত ব্রহ্মবিষয়ক উপদেশ দেওয়া হইয়া থাকে। ১০০ শ্রীযুক্ত দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ব্রজের স্বরূপ ও তাঁহার প্রতি শ্রীতি এবং তাহাতে আত্ম-সমর্পণ বিষয়ে উপদেশ দিয়া থাকেন ; এবং শ্রীযুক্ত কেশবচন্দ্র সেন ঈশ্বরের প্রিয়কার্য সাধন এবং তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ধর্মের লক্ষণ ও তদনুষ্ঠান বিষয়ে স্বচার-উপদেশ প্রদান করিয়া থাকেন।”

আঙ্গসমাজের ইতিহাসে এই ব্রহ্মবিদ্যালয়ের একটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা ছিল। একেব্রহ্মাদের বৈজ্ঞানিক ভিত্তিভূমি এইখানেই প্রথম আবিস্কৃত হইয়াছিল। এই ব্রহ্মবিদ্যালয় দ্বারাই আঙ্গধর্মের মত ও বিশ্বাস, বেদ ও উপনিষদের গুণী অতিক্রম করিয়া একটি সার্বভৌমিক মূল সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের অনুরাগী যুক্তবৃন্দই এই ব্রহ্মবিদ্যালয়ের ছাত্র ছিলেন ; ইঁহারা সকলেই যে আঙ্গ ছিলেন, এমন নয়। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় হইটি। প্রথম, আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, ১৮৫৫ হইতে ১৮৫৯ শ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত এই চারি বৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রতিভা ( ১ ) মৈশ-বিদ্যালয় ; ( ২ ) ফ্রেটারনিটি সভা ; ( ৩ ) বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় এবং ( ৪ ) ব্রহ্মবিদ্যালয়—এই চারিটি বিভিন্ন প্রয়াসের ভিতর দিয়া অভিযান হইয়াছিল। এই চারিটি কাজ একটি গোষ্ঠীকে সঙ্গে লইয়া তিনি একসঙ্গেই চালাইয়াছেন। সমষ্টি-মনের ( Group mind ) স্ফূর্তি যেমন দেবেন্দ্রনাথ ছিলেন, তেমনই ছিলেন কেশবচন্দ্র এবং পরিণত কর্মজীবনে তিনি ইহার যে পরিচয় দিয়াছিলেন তাহা সত্যই বিশ্বাসকর। “একদিকে বৈরাগ্যনিষ্ঠা, অপরদিকে আমোদ, একদিকে ধর্মজ্ঞান অধ্যয়ন অধ্যাপন, অপরদিকে সংকার্যানুষ্ঠান—এইরূপ বিপরীত বিষয়ের সামঞ্জস্য প্রথম হইতেই তাঁহাতে দেখা গিয়াছিল।” এইসব বিভিন্ন কর্মপ্রয়াস হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, জীবনের প্রথম হইতেই কেশবচন্দ্র একজন কর্মীপুরুষ ছিলেন, ভাবসর্বদ্ব মারুষ ছিলেন না। বৃগ-মন স্পষ্টতঃই তাঁহার ভিতর দিয়া

অভিযুক্ত হইয়াছিল। দ্বিতীয়ত, ব্ৰাহ্মসমাজে যোগদান কৰিয়া কেশবচন্দ্ৰ বুৰিলেন সপ্তাহে একদিন উপাসনাৰ ভিতৰ দিয়া ধৰ্মেৰ অনুশীলন কৰ্তৃকু হইতে পাৰে? নৃতন যুগ আসিয়াছে, নৃতন ধৰ্মচিন্তা আসিয়াছে, যুৰকদিগেৰ মনে ইহাকে স্থায়ী কৰিয়া তুলিবাৰ কথা তিনি চিন্তা কৰিলেন, বৃহত্তর সমাজ-জীবনেৰ মধ্যে ধৰ্মেৰ আগুন তিনি ছড়াইয়া দিতে চাহিলেন। দেবেন্দ্ৰনাথেৰ সহিত তিনি এই বিবৰে আলোচনা কৰিয়া সমৰ্থন পাইলেন এবং তাঁহারই সহায়তা ও উৎসাহে তিনি ব্ৰহ্মবিদ্যালয় স্থাপন কৰিলেন। ১৮৫৯-এৰ বাংলায় নিঃসন্দেহে ইহা একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। কেশবচন্দ্ৰ ইংৰেজিতে এবং মহৰ্ষি বাংলায় উপদেশ দিতেন। কথিত আছে, নানা বৈজ্ঞানিক গ্ৰন্থ ও একেৰূপ বাদেৰ আলোচনাপূৰ্ণ গ্ৰন্থাদি পাঠ কৰিয়া কেশবচন্দ্ৰ বিদ্যালয়ে তাহা ব্যাখ্যা কৰিতেন। নীতি, চৰিত্ৰ সংগঠন, প্ৰাৰ্থনা, ইঞ্চৰপ্ৰেম গ্ৰন্থতি বহু বিবৰে ছাত্ৰদেৰ উপদেশ দেওয়া হইত। শুধু উপদেশ দিয়াই তাঁহারা তাঁহাদেৰ কৰ্তব্য শেৰ কৰিতেন না; নিয়মিত পৱৰ্কণ ও প্ৰশংসাপত্ৰেৰ ব্যবস্থাও ছিল। দৰ্শন ও বিজ্ঞান—যুগপৎ দুইটি বিবৰে শিক্ষা দিয়া সেদিন তিনি এইভাৱে তৰুণ বাংলাকে গড়িয়া তুলিবাৰ প্ৰয়াস পাইয়াছিলেন। সমসাময়িক সংবাদপত্ৰেৰ বিবৰণ হইতে আমৰা জানিতে পাৰি যে, ধৰ্ম ও বিজ্ঞান বিবৰে দেবেন্দ্ৰনাথ ও কেশবচন্দ্ৰেৰ উপদেশ শুনিবাৰ জন্য বহু সংখ্যক যুৰক আকৃষ্ট হইত। কথিত আছে, কোনো কোনো ইংৰেজ অধ্যাপক ব্ৰহ্মবিদ্যালয়ে আসিয়া কেশবচন্দ্ৰেৰ অধ্যাপনা দেখিয়া, দৰ্শনশাস্ত্ৰে তাঁহার অধিকাৰ দেখিয়া বিশ্বিত হইতেন। এইভাৱেই তৰুণ কেশবচন্দ্ৰেৰ উত্তম ও উৎসাহ বাংলাৰ নবজাগৰণকে কৃত অগ্ৰগতিৰ পথে লইয়া গিয়াছিল। প্ৰতাপচন্দ্ৰ মজুমদাৰ সত্যই বলিয়াছেন, “Keshub's zeal and energy knew no bounds”, কেশবেৰ উৎসাহ ও শক্তিৰ সীমা ছিল না।

ব্ৰহ্মবিদ্যালয় গোপাল মল্লিকেৰ বাড়িতে বেশি দিন থাকে নাই; পৱে উহা জোড়াসাঁকোয় আদি ব্ৰাহ্মসমাজেৰ দোতলাৰ ঘৰে স্থানান্তৰিত হইয়াছিল। প্ৰসঙ্গতঃ উল্লেখ কৰা যাইতে পাৰে যে, এই বিদ্যালয়ে দেবেন্দ্ৰনাথ যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন, সেগুলি প্ৰথমে তৰুবোধিনী পত্ৰিকাৰ ধাৰাৰাবাহিক প্ৰকাশিত হয়। এবং পৱে ‘ব্ৰাহ্মধৰ্মেৰ মত ও বিশ্বাস’ নামে স্বতন্ত্ৰ পুস্তকাকাৰে

প্রকাশিত হয়। কেশবচন্দ্রের উপদেশগুলি তরুবোধিনীতে প্রকাশিত হয় নাই; স্বতুর পুস্তকাকারে প্রকাশিত হইয়াছিল বলিয়া জানা যায় না। তবে এই সুময়ে তিনি যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন; পরবর্তীকালে উহাই তিনি কুদ্র কুদ্র পুস্তিকার (tract) মাধ্যমে প্রকাশ করিয়াছিলেন। সে কথা আমরা পরে বলিতেছি। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে। ব্রহ্মবিদ্যালয় যখন স্থাপিত হয় তখন কেশবচন্দ্রের বয়স মাত্র একুশ বৎসর। এই অন্ন বয়সে বিদ্যালয়ে প্রদত্ত উপদেশাবলীর বৈচিত্র্য ও গভীরতা দেখিয়া সত্যই বিস্মিত হইতে হয়। এই জ্ঞান তিনি কোথায় পাইলেন? ধর্মের মূল কোথায়—উপনিষদে, না মাঘবের সহজবুদ্ধিতে?—এই চিন্তা তখন অনেকের মনেই দেখা দিয়াছিল। তৎকালীন ব্রাহ্মদের যে বিশ্বাস তাহার ভিত্তি ছিল পরোক্ষ জ্ঞান, অপরোক্ষ জ্ঞান তখনো পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজে শান্তিপ্রাপ্ত করে নাই। আমরা জানি, শৈশবাবধি কেশবচন্দ্রের চিত্তের গতি ছিল সহজজ্ঞানের প্রতি। “কোন শাস্ত্র বা কোন সম্প্রদায় বিশেবের মত আশ্রয় না করিয়া কেশবচন্দ্র সহজে ঈশ্বরতত্ত্ব অবগত হইয়াছিলেন, প্রার্থনাযোগে ঈশ্বরের সহিত মিলিত হইয়াছিলেন।” বলিয়াছি, কেশবচন্দ্রের ধর্মজীবনের প্রথম ও প্রধান কথা, প্রার্থনা। প্রার্থনার ভিতর দিয়া যে পথ তিনি পাইয়াছিলেন তাহাকে তিনি অভ্রাস্ত বলিয়াই জানিয়াছিলেন। তাই ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর কেশবচন্দ্রের মনে হইয়াছিল যে, নিশ্চয়ই ইহার একটি বৈজ্ঞানিক ভিত্তি আছে। সেই ভিত্তি খুঁজিয়া পাইতে তাহার বিলম্ব হয় নাই। কলিকাতা লাইব্রেরিতে গিয়া রাশি রাশি পাশ্চাত্য দর্শন ও বিজ্ঞান শাস্ত্র এবং ইতিহাস গ্রন্থ তিনি পাঠ করিতে লাগিলেন। পাঠ নয়, একাগ্র অধ্যয়ন। “রিড, গ্রহ তিনি পাঠ করিতে লাগিলেন। পাঠ নয়, একাগ্র অধ্যয়ন। “রিড, ক্লুয়ার্ট, কুজিন, কোলেরিজ, মোরেল, হ্যামিল্টন প্রভৃতি সহজ জ্ঞান-বাদিগণ ইতুয়ার্ট, কুজিন, কোলেরিজ, মোরেল, হ্যামিল্টন প্রভৃতি সহজ জ্ঞান-বাদিগণ এসময়ে সাহায্যদান করিয়াছিলেন।” ব্রহ্মবিদ্যালয়ে তিনি এই তাহাকে এ সম্বন্ধে সাহায্যদান করিয়াছিলেন।” ব্রহ্মবিদ্যালয়ে তিনি এই সহজ জ্ঞানের তত্ত্বই বিশেষজ্ঞপে বিবৃত করিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মধর্ম যে ইহারই উপর সংস্থাপিত, এই সহজ সত্যটি কেশবচন্দ্র সেদিন সকলকে বুঝাইতে প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ধর্মজগতে ইহা একটি বড় রকমের বিশ্ব। কেশবচন্দ্রের ধর্মচিন্তার সহিত দেবেন্দ্রনাথের ধর্মচিন্তার ইহাই ছিল মৌল পার্থক্য।

১৮৫৯, ২৭শে সেপ্টেম্বৰ।

দেবীজ্ঞানাথ এই বৎসরে সিংহল-ভৰ্মণে বাহির হইলেন। ইহাই তাঁহার দ্বিতীয়বার সম্ভ্রান্তি। এইবার তাঁহার ভৰ্মণের সঙ্গী ছিলেন তিনজন—পুত্ৰ সত্যজ্ঞনাথ ঠাকুৰ, পুত্ৰুল্য কেশবচন্দ্ৰ ও বাগবাজারের সুপ্ৰসিদ্ধ গান্ধুলী পৰিবারের কালীকমল গান্ধুলী। কেশবচন্দ্ৰ তাঁহার পৰিবারবৰ্গের অজ্ঞাতসাৱেই গিয়াছিলেন। সত্যজ্ঞনাথ ঠাকুৰ তাঁহার 'বোঝাই চিৰি' গ্ৰন্থে এই ভৰ্মণেৰ বৰ্ণনা দিয়াছেন। কেশবচন্দ্ৰ তাঁহার সিংহলভৰ্মণেৰ দিনলিপি ইংৰেজিতে লিখিয়াছিলেন। কৌতুহলীপাঠক "ইহাতে কেশবচন্দ্ৰেৰ তত্ত্ব বয়সোচিত ভাৱবিকাশ সহজে হৃদযন্ত কৰিবেন।" ইহা *Diary in Ceylon* নামে ১৮৮৮ আঢ়াদে কলিকাতা ব্ৰাঞ্চ ট্ৰান্স সোসাইটি কৰ্ত্তৃক প্ৰকাশিত হয়। এই দিনলিপিতে ১৮৫৯-ৰ ২৭ শে সেপ্টেম্বৰ হইতে হৈ নভেম্বৰ পৰ্যন্ত বিবৰণ লিপিবদ্ধ আছে। কেশবচন্দ্ৰেৰ চিত্ৰবিকাশেৰ পক্ষে এই ভৰ্মণ বিশেষ সহায়ক হইয়াছিল। এই প্ৰসঙ্গে উপাধ্যায় মহাশয় লিখিয়াছেন: "প্ৰকৃতিৰ সঙ্গে তাঁহার হৃদয়েৰ যে আশৰ্য বন্ধুতা ছিল, সেই বন্ধুতা তাঁহাকে উদার মহান গভীৰ সাগৰেৰ সঙ্গে মিলিত কৰিয়া সকল প্ৰকাৰ কুদ্রতাৰ বন্ধন ছেদন কৰিবাৰ জন্য প্ৰোৎসাহিত কৰিয়াছিল। তাঁহার মন কুদ্র চিন্তা পৱিত্ৰ কৰিয়া একেবাৰে মহন্তেৰ ভিতৰে মগ্ন হইয়া পড়িয়াছিল। ভৰ্মণবৃত্তান্তেৰ প্ৰত্যেক বৰ্ণেৰ সঙ্গে ঈশ্বৰপ্ৰীতিৰ প্ৰতিভা মিশিয়াছে।" মনে রাখিতে হইবে, কেশবচন্দ্ৰ তথন সবে মা৤্ৰ বিশ বৎসৰ অতিক্ৰম কৰিয়াছেন; সেই বয়সেই তিনি তাঁহার হৃদয়েৰ উদাৰতা ও ভাৱেৰ মধুৰতা সুন্দৰ ইংৰেজিতে প্ৰকাশ কৰিয়াছেন—ইহা দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়। আমাদেৱ দেশে সুৱচি-সম্পন্ন ভৰ্মণবৃত্তান্তেৰ লেখক হিসাবে মহৰ্ষিৰ পৱেই কেশবচন্দ্ৰেৰ হান। সন্তুতঃ এই দৃষ্টান্তই বৰীজ্ঞনাথকে ভৰ্মণসাহিত্য বচনায় প্ৰেৰণা জোগাইয়া থাকিবে।

সিংহল-ভৰ্মণ অন্তে কেশবচন্দ্ৰ যথন কলিকাতায় প্ৰত্যাগমন কৰিলেন তথন তাঁহার আশঙ্কা ছিল যে হয়ত স্বগৃহেৰ দ্বাৰা তাঁহার জন্য চিৰদিনেৰ মত কুন্দ হইয়া গিয়াছে। ইহিবার কথাই বটে। তিনি হিন্দুৰ বহুনিন্দিত সম্ভ্রান্তি কৰিয়াছেন, বিষ্ণুঠাকুৰ-পৰিবারেৰ সহিত ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে আবদ্ধ হইয়াছেন,

পরিবারের সকল প্রকার শাসন অতিক্রম করিয়া অনেকখানি স্বাধীনচেতা হইয়া উঠিয়াছেন, ধর্মস্তর গ্রহণ করিয়াছেন—এতগুলি অপরাধ যে কোনো সংরক্ষণশীল হিন্দুপরিবারের ছেলের পক্ষে অমার্জনীয় বৈকি ! তথাপি ফিরিবার পর কেশবচন্দ্র গৃহে সাদরে স্থান লাভ করিলেন। তবে এইবার তাঁহার অভিভাবকবর্গ তাঁহাকে বেঙ্গল ব্যাকে একটি চাকরি করিয়া দিলেন। সেনেরা পুরুষানুক্রমে এই ব্যাকে দেওয়ানী করিয়া যশস্বী হইয়াছেন ; তাঁহার জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেন তখন বেঙ্গল ব্যাকের দেওয়ান, তাঁহার বড়দাদা নবীনচন্দ্র ব্যাকের উচ্চপদে প্রতিষ্ঠিত, একাম্বর্তী পরিবার—সংসারের দায়দায়িত্ব এই সময়ে কেশবচন্দ্রের উপর ছিল না বলিলেই হয়। কিন্তু তাঁহারা দেখিলেন কেশবচন্দ্র বিবাহিত, তাই তাঁহার ভবিষ্যৎ ভাবিয়া তাঁহারা চাহিলেন যে ধর্ম ধর্ম করিয়া তিনি যেন আর সময়ের অপব্যয় না করেন। কাজেই চাকরি করিবার কথা যখন উঠিল, কেশবচন্দ্র সে অহুরোধ উপেক্ষণ করিলেন না। তিনি বেঙ্গল ব্যাকে চাকরি লইলেন ( পরবর্তীকালে ইহাই ইল্পিরিয়াল ব্যাকে ক্রপান্তরিত হয় ; বর্তমানে ইহার নাম ছেট ব্যাক অব ইণ্ডিয়া )। কিন্তু “কেশব-চন্দ্রের বিষয়ক মৰ্মে প্রযুক্তি অঙ্গ আর দশজন সংসারীর ত্যায় ছিল না ; তিনি কার্য করিয়া যে অবসর লাভ করিতেন, তাহা ব্রাহ্মসমাজের উন্নতিকল্পে ব্যবিত হইত।” মেধাবী এবং পরিশ্রমী কেশবচন্দ্রের পক্ষে চাকরি-জীবনে পদোন্নতি লাভ করা কিংবা অর্থোপার্জন করিয়া ধনী হওয়া অসম্ভব ছিল না। কিন্তু পুরা দুই বৎসরও তাঁহাকে ব্যাকের চাকরি করিতে হয় নাই। এখানেও সেই বিবেকের প্রশংসন ছিল—ব্যাকের প্রতিজ্ঞা-পত্রে স্বাক্ষর করিতে অসম্ভত হইয়াই অবশ্যে কেশবচন্দ্র ঐ চাকরি পরিত্যাগ করেন। অলক্ষ্য ধাক্কিয়া তাঁহার জীবন-বিধাতা তাঁহার জীবনের গতি এইভাবে উহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পথে পরিচালিত করিলেন। এই ঘটনার ছয় বৎসর পরে অবশ্য আর একবার পারিবারিক প্রয়োজনে কেশবচন্দ্র দুই মাসের জন্য চাকরি করিয়াছিলেন।

“Young Bengal, this is for you” !

“তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্য।”

১৮৬০, জুন মাস। বাংলার নবজাগরণ তখন ( ১৮৫৫-৬০ ) অনেকখানি পথ অগ্রসর হইয়াছে। এই সময়ের মধ্যে বিদ্যাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন হইয়া গিয়াছে, সিপাহী বিদ্রোহের মত একটি প্রলয়কর ব্যাপার ঘটিয়া গিয়াছে, কলিকাতায় বিশ্ববিদ্যালয় স্থাপিত হইয়াছে, দ্বারকানাথ বিশ্বাভূষণের সম্পাদনায় ‘সোমপ্রকাশ’ পত্রিকা প্রকাশিত হইয়াছে, শ্রীশিক্ষার বিস্তার আরম্ভ হইয়াছে, নীলকর আন্দোলন হইয়াছে, দীনবন্ধুর ‘নীলদর্শণ’ নাটক বাহির হইয়াছে, বেলগাছিয়া নাট্যশালায় ‘কুলীন-কুলসর্বস্ব’ নাটকের অভিনয় হইয়া গিয়াছে, প্যারীচাঁদ মিত্রের ‘আলালের ঘরের ছলাল’ প্রকাশিত হইয়া বাংলা গঢ়সাহিত্যে বৃগাস্তর আনিয়া দিয়াছে—এইসব ঘটনা একটির পর একটি তরঙ্গ তুলিয়া নবজাগরণকে যখন বেগবান করিয়া তুলিয়াছে সেই সময় একদিন বাঙালি শুনিল :

“Young Bengal, this is for you.” !

“তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্য।”

কাহার কৰ্ত্তব্য ? কে এই আহ্বান পাঠাইল ? ইহাই ছিল সেদিন বাঙালির প্রতি কেশবচন্দ্রের আহ্বান। বেদল ব্যাকে চাকরি করিবার অবসর কালে কেশবচন্দ্র সমসাময়িক জীবনধারা পর্যবেক্ষণ করিয়া সেই সম্পর্কে একাধিক পুস্তিকা রচনা করিয়াছিলেন। ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রথম বয়সের স্মপ্তিসন্ধি রচনা—*The Tracts for the Times* এবং এই প্রধান শিরোনামায় তিনি জুন ১৮৬০ হইতে জুন ১৮৬১-এর মধ্যে বারোখানি পুস্তিকা প্রকাশ করিয়া-ছিলেন। এই বারোখানি পুস্তিকার নামঃ (১) *Young Bengal, this is for you*, (২) *Be prayerful*, (৩) *Religion of Love*, (৪) *Basis of Brahmaism*, (৫) *Brethren, Love your Father*; (৬) *Signs of the Times*, (৭) *An Exhortation*; (৮)-(৯) *Testimonies to the validity of intuitions—Parts I & II*, (১০)

The Rev. S Dyson's questions on Brahmaism answered, (১১) Revelation এবং (১২) Atonement and Salvation. যে দেড় বৎসরকাল কেশবচন্দ্র ব্যাকের চাকরিতে নিযুক্ত ছিলেন, দেখা যাইতেছে যে, কাজের অবসরে তিনি আঙ্গসমাজের কথা চিন্তা করিয়াছেন। প্রথম পুস্তিকার্য “ধর্মহীন শিক্ষার কুফলে যুবকগণের কি প্রকার হীনাবস্থা উপস্থিত হইয়াছে, অসার বাক্যব্যয় তাঁহাদিগের জীবনের একমাত্র সার কার্য হইয়াছে, কার্যকালে অত্যন্ত ভীরুত্ব প্রদর্শন তাঁহাদিগের জীবনের লক্ষণ হইয়াছে;—এই সকল বিশ্বেরকল্পে বর্ণনা করিয়া, কি উপায়ে এই হীনতা বিদ্যুরিত হইতে পারে”, তাহাই কেশবচন্দ্র অন্ন কথায় অতি স্বন্দরভাবে বিশ্লেষণ করিয়া দেখাইয়াছেন। তরুণ বাঙালিসন্তানকে ডাকিয়া তিনি বলিলেন: “Alas! the moral nature is asleep; the sense of duty is dead. There is lack of moral courage—want of an active religious principle in our pseudo-patriots. Else, why is it that while there is, on the one hand, so much of intelligence and intellectual progress, there is on the other so little of practical work for the social advancement of the country? There is a line of demarcation between a mind trained to knowledge and a heart trained to faith, piety and moral courage.”

কেশবচন্দ্রের এই কথাগুলি গভীরভাবে প্রণিধানযোগ্য। হিন্দু কলেজের ধর্মহীন, নীতিহীন শিক্ষা দেশের যুবচিতে বিপ্লব আনিয়া দিয়াছিল সন্দেহ নাই, কিন্তু সে বিপ্লব উত্তেজনার নামান্তর মাত্র ছিল। ধর্ম ও নীতি ভিন্ন অন্য কিছু জাতীয় জীবনের যে স্বদৃঢ় ভিত্তি হইতে পারে না—এই কথা সেদিন স্পষ্টভাবে বলিবার ও বুবিবার প্রয়োজন ছিল। “Faith, piety and moral courage”—বিশ্বাস, সাধুতা এবং সৎসাহস, জাতীয় চরিত্র গঠনের এই তিনটি যে প্রধান উপাদান, এই কথা সেদিন কেশবচন্দ্রের হ্যায় আর কেহই এমন নির্ভীকভাবে বলিতে পারেন নাই।

এই প্রবক্ষাবলীর মধ্যে চতুর্থ প্রবক্ষে তিনি সহজজ্ঞান আঙ্গধর্মের মূল—ইহা অতি স্বন্দরকল্পে প্রতিপাদন করেন। “আঙ্গধর্মের ঈশ্বর তর্কলক্ষ বা পুরাণ-

বর্ণিত ঈশ্বর নহেন। ইহার ঈশ্বর জীবন্ত ঈশ্বর। বিশ্ব এই ধর্মের মন্দির, প্রকৃতি পুরোহিত, সকল অবস্থার মানব ঈশ্বরের নিকটবর্তী হইয়া পূজা করিবার অধিকারী।” দেবেন্দ্রনাথও বুঝি এতখানি প্রত্যয়ের সহিত এমন কথা বলিতে পারেন নাই। এতদিন ব্রাহ্মসমাজের কোনো সাহিত্য ছিল না, কেশবচন্দ্র তাহার গোড়াপত্তন করিলেন। ব্রাহ্মধর্মে ইহাই তাহার মৌলিক দান। প্রতাপচন্দ্র যথার্থই লিখিয়াছেন : There was no antecedent to Brahmo literature...Keshub created that literature—”এবং এই কারণেই বোধহয় ব্রাহ্মসমাজের ক্রত প্রস্তাব ঘটিয়াছিল। ষষ্ঠ প্রবন্ধটির বক্তব্য বিষয় আরো মূল্যবান। সমসাময়িক ইতিহাসের ধারা গভীরভাবে উপলব্ধি করিয়া কেশবচন্দ্র তখন এই সিদ্ধান্তে আসিয়া পৌছিয়াছেন যে, “The independent spirit of the age will not brook the prostration of the soul beneath any other authority except that of God...Freedom and progress are the watchwords of the 19th century.” যুগমনের এমন স্বন্দর বিশ্লেষণ সে যুগে আর কেহ দিতে পারেন নাই।—স্বাধীনতা এবং উন্নতি—উনিশ শতকের পৃথিবীর এই জাগ্রত বাণীকে সেদিন বাঙালির অন্তরে তিনি যে ভাবে ও যে ভাষায় পৌছাইয়া দিয়াছিলেন, তাহার তুলনা নাই। ইতিহাসে স্বপ্নিত কেশবচন্দ্র তাহার বক্তব্যকে পরিষ্কৃত করিবার জন্য মোরেল, উইলসন, কাঞ্চন, গ্রেগ, থিওডোর পার্কার, এবং ডবলিউ নিউম্যান—প্রভৃতি পাশ্চাত্যের বিভিন্ন মনীষীর বহু রচনার উন্নতি দিয়াছিলেন। সেই বয়সেই তাহার জ্ঞানের পরিধি দেখিয়া বিস্মিত হইতে হয়।

এদেশে ট্রান্ট জাতীয় রচনার প্রথম স্তুপাত করেন রামমোহন এবং কেশবচন্দ্র সেই ধারার সার্থক অন্তরণ করিয়াছিলেন। এই বারোটি প্রবন্ধ এক হিসাবে তাহার মানসলোকের প্রতিচ্ছবি এবং যে চিন্তা-ভাবনার পরিচয় কেশবচন্দ্র এইখানে দিয়াছেন, তাহার জীবনেতিহাস আলোচনা করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, তাহার জীবনের চিন্তা ও কর্মপ্রণালী যেন অনেকটা এই ছকেই বাঁধা। এই প্রবন্ধগুলিকে আমরা তাই কেশবচন্দ্রের মানস জীবনের Blue print বলিয়া ধরিতে পারি। শুধু তাহাই নহে।

ঈশ্বরেক দর্শন করা, তাঁহার বাক্য শ্রবণ করা এবং অন্তরে তাঁহার অস্তিত্বকে অনুভব করা—এই বিষয়ে বিশ্ব বৎসর পরে তাঁহার প্রসিদ্ধ ‘God-Vision’ বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র যাহা বলিয়াছেন, দেখিতে পাইতেছি ১৮৬০-এও তিনি সেই কথাই বলিতেছেন। প্রবন্ধাবলীৰ ততীয় প্রবন্ধটিৰ অন্তর্নিহিত কথাই তাই। এখানে তিনি যাহা বলিয়াছেন তাহাই পরিণত প্রকাশ ১৮৮০ গ্রীষ্মাব্দেৰ গড়-ভিসন্ন বক্তৃতাটি। সকল বিরোধ পরিহার পূৰ্বক সাৰ্বভৌমিক এক ধৰ্মে পৃথিবীৰ সকল সম্প্রদায় একদিন আসিয়া মিলিবে—এই আশা-ই কেশবচন্দ্র তাঁহার ‘প্ৰেমেৰ ধৰ্ম’ প্ৰবক্ষে প্ৰশ়োভনেৰ ভঙ্গিতে প্ৰত্যয়েৰ সহিত প্ৰকাশ কৰিয়াছেন। এই প্ৰবক্ষেৰ সৰ্বশেষ উক্তিটি—“May all nations unite in a holy chorus and joyful chant of the sweet anthem—‘The Fatherhood of God and the Brotherhood of man’”—আজো তাঁহার মূল্য হাৰায় নাই। বলিয়াছি, এই প্ৰবন্ধগুলি পাঠ কৰিলে কেশবচন্দ্রেৰ পাণিত্যেৰ পৰিধি দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়। এ্যাৰিস্টটল হইতে আৱস্ত কৰিয়া উনিশ শতকেৰ সকল সুপৱিচিত পাশ্চাত্য মনীষীৰ চিন্তাধাৰার সহিত তাঁহার যে গভীৰ পৱিচয় ছিল, তাঁহার অভ্যন্ত প্ৰমাণ তিনি এইসব প্ৰবক্ষে তাঁহাদেৱ রচনাবলী হইতে উন্নত বাক্যাংশে রাখিয়া গিয়াছেন। এই প্ৰতিভা, আৱ এই সুগভীৰ ঈশ্বরানুভূতি লইয়াই কেশবচন্দ্র সেদিন দেবেন্দ্ৰনাথেৰ পাৰ্শ্বে আসিয়া দাঢ়াইয়াছিলেন। ব্ৰাহ্মধৰ্মেৰ পক্ষে ইহাৰ প্ৰয়োজন ছিল। কেশবচন্দ্রেৰ এই টাট্টগুলিই ব্ৰাহ্মসাহিত্যেৰ প্ৰকৃত ভিত্তি রচনা কৰিয়াছিল।

কেশবচন্দ্রেৰ কৰ্মোগ্রাম দেখিলে সত্যাই বিশ্বিত হইতে হয়। একই সময়ে তিনি ব্যাক্সেৱ চাকৰি কৰিয়াছেন, ব্ৰাহ্মসমাজেৰ কাজ কৰিয়াছেন, অধ্যয়ন কৰিয়াছেন আৰাবৰ এই ব্ৰহ্ম জ্ঞানগত প্ৰবন্ধাবলী রচনা কৰিয়াছেন। বলা বাল্লজ, তাঁহার এই ধৰ্মভাব দেখিয়া এবং তাঁহাকে সঙ্গী পাইয়া দেবেন্দ্ৰনাথও যেন এখন হইতে অদ্যম্য উৎসাহে ব্ৰাহ্মধৰ্ম প্ৰচাৱে অগ্ৰসৱ হইলেন। ১৮৫৯ গ্ৰীষ্মাব্দেই কেশবচন্দ্র ব্ৰাহ্মসমাজেৰ সম্পাদক নিযুক্ত হইয়াছিলেন; মহৰ্ষি নিজেও তখন ইহাৰ অন্ততম সম্পাদক ছিলেন আৱ আনন্দচন্দ্ৰ বেদান্তবাগীশ

ছিলেন সহকারী সম্পাদক। এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের প্রথম ধর্মপ্রচারের কাহিনী বলিব।

১৮৬০। স্থান কুষ্ণনগর।

কেশবচন্দ্র তখনো বেঙ্গল ব্যাকে চাকরি করিতেছেন। শরীর অসুস্থ হইল। বায়ুপরিবর্তনের প্রয়োজন। আমরা যে সময়ের কথা বলিতেছি তখন কলিকাতার বাহিরে কুষ্ণনগর একটি স্বাস্থ্যকর স্থান বলিয়া গণ্য হইত। কেশবচন্দ্র তাই মহার্থির পরামর্শ অনুযায়ী কুষ্ণনগরে চলিলেন। তখন গ্রীষ্মকাল, ঠাকুর পরিবারের কেহ কেহ তাহার সঙ্গে গিয়াছিলেন। বিখ্যাত ব্যারিস্টার মনোমোহন ঘোষ এবং বিখ্যাত বক্তা লালমোহন ঘোষের পিতা রামলোচন ঘোষ তখন কুষ্ণনগরে বাস করিতেন। কেশবচন্দ্র তাহারই বাড়ি গিয়া উঠিলেন। কলিকাতা সমাজের পরই তখন কুষ্ণনগর ব্রাহ্মসমাজ। শ্রীস্টান মিশনারিদের তখন এখানে একটা বড়ো কেন্দ্র ছিল। কেশবচন্দ্র কুষ্ণনগরে আসিয়া ব্রাহ্মধর্ম সম্পর্কে প্রকাশ্যে বক্তৃতা দিলেন। সমস্ত শহর মাতিয়া উঠিল; স্থানীয় স্কুল-কলেজের ছাত্র ও শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যে সেই বক্তৃতা তুম্ভু আলোড়নের স্থষ্টি করিল। কেশবচন্দ্রের বক্তৃতার স্ফুল ফলিল। পাদরিরা ইহাতে জলিয়া উঠিল; আর কোনো হিন্দু শ্রীষ্টান হইতে চাহে না। মিশনারি-দের স্বার্থে আঘাত পড়িল। পাদরি ডাইসন কেবশচন্দ্রকে ঘুঁকে আহ্বান করিলেন।

এই দৈর্ঘ ঘুঁকে প্রতিপক্ষকে কেশবচন্দ্র শেষ পর্যন্ত এমন ভাবে প্রযুক্ত করিয়াছিলেন যে ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে তাহা একটি গৌরবজনক অধ্যায়। কেশবচন্দ্র নিজে এই প্রচারের বিবরণ দেবেন্দ্রনাথের নিকট লিখিয়া পাঠাইয়া-ছিলেন। তাহার কাজের পদ্ধতি ছিল ইহাই। সেই বিবরণ তত্ত্ববেদিনী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল। এইখানে তাহার কিছু উল্লিখিত দেওয়া হইল: “ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্য আমরা কি করিতেছি, তাহা জানিতে আপনার কোতুহল হইয়াছে, সন্দেহ নাই। …কুষ্ণনগরে আশার অভীত ফল পাইয়াছি। শ্বনিবারে সন্ধ্যার পর সমাজগৃহে একটি বক্তৃতা করিয়াছিলাম; তাহাতে দেশের বর্তমান অবস্থা, তাহার উন্নতির পক্ষে ব্রাহ্মধর্ম একমাত্র উপায়, ভ্রাতৃ-সোহার্দ্য, এবন্ধি কতিপয় বিষয় বলিয়া অবশ্যে মুখে একটি উষ্ণরের নিকট

প্রার্থনা করিলাম ।... গ্রীতি যে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের প্রধান উপায়, এই বিশ্বাসটি মনে বক্ষমূল হইয়াছে । গ্রীতিবিহীন প্রচারক কোনো কর্মেরই নয় । গ্রীতি ধাকিলে সহিষ্ণুতা হয়, পরের কটুতি, গ্লানি, উপহাস, অত্যাচার সহ করা যায় । প্রচারের জন্য আমাদের 'আরো যত্ন করিতে হইবে ।' এই চিঠির তারিখ ১২ই মে, ১৮৬১ । পূর্বে উল্লিখিত বারোখানি ট্রাস্টের মধ্যে দশম প্রবন্ধটি এই কৃষ্ণনগরে পাদরি ডাইসনের সহিত বিতর্ক-যুদ্ধের বিষয়বস্তু লইয়াই রচিত হইয়াছিল । ব্রাহ্মধর্মের মূল সম্পর্কে ডাইসন যেসব গ্রন্থ করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তাহার চূড়ান্ত জবাব দিয়া তাহাকে নিরস্ত করিতে সম্মত হইয়াছিলেন । কেশবচন্দ্রের অস্ত্রনিক্ষেপ অব্যর্থ হইয়াছিল, অথচ কোনো অগ্রীভূতিকর ব্যাপার সংঘটিত হয় নাই । প্রিয়দর্শন কেশবচন্দ্রের সমগ্র সত্তা এমনই গ্রীতি-নিষ্প ছিল যে প্রতিপক্ষ পর্যন্ত তাহা অরুভব করিয়া মুক্ত হইত । সেদিন কেশবচন্দ্রের হস্তে গ্রীষ্মান পাদরিদের পরাজয়ে নবদ্বীপ-কৃষ্ণনগরের ব্রাহ্মণপণ্ডিতরা পর্যন্ত তাহাকে সাধুবাদ দিয়াছিলেন ।

কলিকাতায় বসিয়া দেবেন্দ্রনাথ কৃষ্ণনগরে কেশবচন্দ্রের প্রচার-কার্যের উত্তাপ বোধ করিলেন । বুঝিলেন ব্রাহ্মধর্ম এইবার যথার্থই একজন প্রচারক পাইয়াছে, ইহার অগ্রগতি আর বোধ করিবে কে ? কৃষ্ণনগরে কেশবচন্দ্রের 'মিশন' সম্পর্কে তথনকার তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার একটি সম্পাদকীয় প্রবন্ধে এইরূপ মন্তব্য করা হইয়াছিল : "কৃষ্ণনগরে এক অগ্নি জলিয়া উঠিয়াছিল । মিশনারিদের মধ্যে, ছাত্রদের মধ্যে, বৃক্ষদের দলের মধ্যে, সকল স্থানেই তর্ক বিতর্ক উপস্থিত হইয়াছিল ।... সকল স্থানেই 'রব উঠিল গ্রীষ্মানদের পরাজয়, ব্রাহ্মধর্মের জয় হইয়াছে ।' এখানে কয়েকটি বিষয় লক্ষ্য করিবার আছে । প্রথম, কৃষ্ণনগরে তিনি চারটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন ; কোনো বক্তৃতায় শ্রোতার সংখ্যা ৩০, কোনটায় ১৫০ হইয়াছিল ; কলেজের ছাত্রাও বক্তৃতা শুনিতে আসিত, শিক্ষকেরাও বাদ যাইতেন না । বক্তৃতার বিষয় শুধু ধর্ম নয়, দেশের আবস্থা সম্পর্কেও কেশবচন্দ্র ধর্মসভায় আলোচনা করিতেন, দেখা যাইতেছে । ধর্মের সহিত সমাজের অঙ্গাদী সম্বন্ধ, ধর্ম সমাজ ছাড়া নয়, সমাজও ধর্ম ছাড়া নয়—এই ভাব সেদিন, উনিশ শতকের সেই বষ্ঠ দশকে, ন্তুন করিয়া বুঝাইবার প্রয়োজন ছিল । তাহার বক্তৃতা শুনিতে যদি লোকসমাগম কর হইত

তাহাতে কেশবচন্দ্র কিছুমাত্র নিরসাহ বোধ করিতেন না ; কারণ “তিনি সকল সময়েই সংখ্যাপেক্ষা লোকের উৎসাহ ও ব্যগ্রতার দিকে সমধিক দৃষ্টি রাখিতেন ।”

অক্ষ বিশ্বালয়ের সমসাময়িক কেশবচন্দ্রের আর একটি প্রচেষ্টার কথা এইবার উল্লেখ করিব। ইহা সন্দত সত্ত্ব। কেশবচন্দ্রের জীবনের ইহা একটি অঙ্গয় কীর্তি। ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দে ইহা স্থাপিত হইয়াছিল, এইকল্প অনুমান করা যায়। কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি প্রচণ্ড কর্মের আধার—যুগপৎ তিনি বহু কর্মের স্থচনা করিতেন, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়া যেন এক প্রচণ্ড কর্মের আবর্ত বচিত হইত। সৎসাহসী ও সত্যাশ্রয়ী তরুণদের তিনি এই কর্মস্থোত্রে টানিয়া আনিতেন। অক্ষ বিশ্বালয়ে তিনি যখন ছাত্রদের নিকট বক্তৃতা করিতেন বক্তৃতার সেই উত্তাপ সকলের হৃদয়কে স্পর্শ করিত। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি *magnetic personality*—যে একবার তাঁহার সংস্পর্শে আসিত, কিঞ্চিৎ তাঁহার বক্তৃতা শুনিত, তাহার সকল সত্ত্ব মুহূর্ত মধ্যে যেন অগ্নিমন্ত্র হইয়া যাইত। অন্যের হৃদয়ে শক্তি ও প্রেরণা সঞ্চার করিবার ক্ষমতা ছিল তাঁহার অসাধারণ। অক্ষ বিশ্বালয়ে উপদেশ দিবার সময়ে কেশবচন্দ্র যখন বলিতেন—তোমরা ধর্মেতে পাগল হইবে না ?—তখন শ্রোতাদের হৃদয় সত্যেই উদ্বৃক্ষ হইয়া উঠিত। ধর্মের কথা এমন সহজ ভাষায় ও ভঙ্গিতে আর কেহ বলিতে পারিতেন না। ব্রাহ্মধর্মের তত্ত্ব, দর্শনশাস্ত্রের ইতিহাস, মনোবিজ্ঞনের ইতিবৃত্ত,—এইসব কঠিন কঠিন বিষয় কেশবচন্দ্র এমন সহজভাবে বলিতে এবং বুঝাইতে পারিতেন, তাহা দেখিয়া দেবেন্দ্রনাথ পর্যন্ত বিস্মিত, মুঝ হইতেন। ইহার একটি স্ফূর্ত দেখা দিয়াছিল। “যে কয়েকটি যুবা অন্ধদিন পরেই প্রচারব্রত গ্রহণ করিয়াছিলেন, অক্ষ বিশ্বালয় তাঁহাদিগকে প্রথমে প্রস্তুত করে। উপদেশ দিয়াই তিনি নিরস্ত্র হইতেন না, ছোট ছোট পুস্তিকা প্রকাশ করিয়া (যাহার বিষয় পূর্বে বলা হইয়াছে) ছাত্রদের মধ্যে বিজ্ঞয়ের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। সেদিন কেশবচন্দ্রের নৃতন নৃতন ট্রাঙ্ক পাইবার জন্য ছাত্ররা উদ্গ্ৰীব থাকিত। এইভাবেই সেদিন কেশবচন্দ্রের নিরলস উত্থমের ফলে স্কুল ও কলেজের যুবকদের উপরে ব্রাহ্ম-

সমাজের প্রভাব প্রবলভাবেই আসিয়া পড়িয়াছিল। “ব্রাহ্মধর্মে যে বিজ্ঞান আছে, মনোবিজ্ঞানরপ স্বন্দৃ ভিত্তির উপর ইহা যে সংস্থাপিত এবং ব্রাহ্মধর্মের মত ও নীতিশাস্ত্র যে কুসংস্কারশৃঙ্খ, সার্বভৌমিক, অবিমিশ্র এবং বিশুদ্ধতম, তাহা কেশবচন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করেন।” এ ছাড়া উপদেষ্টা তৈরি করিবার জন্য ‘ব্রহ্ম নর্মাল স্কুল’ নামে একটা স্বতন্ত্র ব্রহ্ম বিদ্যালয়ও ছিল। এই স্কুল জোড়াসাঁকোঁ ঠাকুরবাড়িতে অবস্থিত ছিল। ব্রহ্ম বিদ্যালয় আর নর্মাল স্কুলের উদ্দেশ্য একই ছিল।

ইহার পর সন্দত সভার কথা। এই প্রসঙ্গে ‘আচার্য কেশবচন্দ্র’ গ্রন্থে উল্লিখিত হইয়াছে: “কেশবচন্দ্র দেখিলেন যে, ব্রহ্ম বিদ্যালয় দ্বারা ব্রাহ্মজ্ঞানের অভাব ব্রাহ্মদিগের মধ্য হইতে দূর হইতেছে; কিয়ৎপরিমাণে তিনি তাহা-দিগকে আকর্ষণ করিতে সক্ষম হইয়াছেন। কিন্তু তিনি অন্নেতে সন্তুষ্ট থাকিবার লোক ছিলেন না।... তিনি একটি ভাস্তুসভা সংস্থাপন করিতে ইচ্ছা করিলেন।” ভাস্তুসভার উদ্দেশ্য ছিল চরিত্রগঠন। দেবেন্দ্রনাথ যখন কেশব-চন্দ্রের এই নৃতন পরিকল্পনার কথা শুনিলেন তিনি উহা সর্বান্তঃকরণে অহুমোদন করিলেন। অনৃতসরে গিয়া মহৰ্ষি শিখদের ধর্মালোচনা পদ্ধতি পর্যবেক্ষণ করিয়া মুঢ় হইয়াছিলেন। ব্রাহ্মসমাজে তিনি উহা প্রবর্তন করিতে চাহিয়া-ছিলেন। শিখদের ধর্মপ্রসঙ্গের সভাকে বলা হইত সন্দত সভা। এই নামটি মহৰ্ষির মনে লাগিয়াছিল। অতঃপর “তিনি অত্যন্ত উৎসাহের সহিত এই প্রস্তাবিত সভার তদনুরূপে সন্দত সভা বলিয়া নামকরণ করিলেন। প্রথমে তিনটি সন্দত সভা প্রতিষ্ঠিত হয়। একটি কলুটোলায়, তার সভাপতি আচার্য কেশবচন্দ্র; অপর দুইটির মধ্যে একটি শিমলা ও অপরটি কলুটোলার স্বতন্ত্র স্থানে। এই তিনটি সন্দত সভার একটি করিয়া মাসিক সাধারণ সভা হইবে স্থির হইল। এই মাসিক সভা প্রধান আচার্য মহাশয়ের ভবনে হইত।” সন্দত সভা ১৮৬০ শ্রীষ্টাব্দের শেষের দিকের ঘটনা। সন্দতের দলই পরবর্তীকালে আহুষ্টানিক ব্রাহ্ম নামে পরিচিত হইয়াছিলেন। সত্যরক্ষা ও ধর্মসাধন—ইহাই ছিল ইহাদের জীবনের বনিয়াদ। প্রশান্তকুমার সেন লিখিয়াছেন: “If the *Brahma Vidyalaya* was a large study circle meant to be a reflective training ground for the mind and the heart,

the *Sangat Sabha* was a closer circle for intimate spiritual fellowship, for mutual interchange of ideas and aspirations... It was the first nucleus of a true brotherhood. None can estimate the signal services it rendered to the thought and life of the generation." সত্যই সেদিন জাতির জীবন ও চিন্তায় পারম্পরিক সৌভাগ্যের ভাব জাগাইয়া তুলিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই কেশবচন্দ্র এই সন্দত সভা স্থাপন করিয়াছিলেন,—যুগ তখন ইহাই দাবী করিতেছিল। কেশবচন্দ্রের মনীষা একটি ধর্মীয় সমাজের গঙ্গীর মধ্যে আবক্ষ হইয়া থাকিবার নয়। তাঁহার মন ছিল আলোকচিত্তের নেগেটিভ কাচের মতন—কালের লক্ষণ সেই মনে ধরা পড়িত এবং অপূর্ব মনীষার বলে তিনি যুগের প্রয়োজনকে উপলক্ষ করিয়া স্বীয় কর্তব্য স্থির করিতেন। উনবিংশ শতকের মাটি বৎসর যখন অতিক্রান্ত হইল, তখন নব জাগৃতির মধ্যাহ্নকাল—সাহিত্য, ধর্ম, সমাজ-সংস্কার এবং শিক্ষা—জাতীয় জীবনের সকল ক্ষেত্রেই ব্যাস্তর দেখা দিয়াছে। কিন্তু, চারিদিকে চাহিয়া কেশবচন্দ্র দেখিলেন, বাঙালির জাতীয় চরিত্রে সৌভাগ্যের বড়ো অভাব—যদি পরম্পরের মধ্যে সম্পূর্ণ না রহিল, তাহা হইলে এই জাগরণ বৃথা। তাঁহার সন্দত সভা ইতিহাসের এই প্রয়োজনই সেদিন চরিতার্থ করিল।

পুরাতন ফ্রেটারনিটি সভার দিন হইতে যে তরুণ গোষ্ঠীকে লইয়া কেশব-চন্দ্র কর্মজীবনে প্রবেশ করিতে আরম্ভ করিয়াছিলেন তাহাদের লইয়াই তিনি এইবার যেন জাতীয় জীবন গঠন করিতে, ইহার সর্বাঙ্গীন উন্নতি ও বিস্তার সাধনে দৃঢ় সংকলন হইলেন। তাঁহার হৃদয়ের স্বর্ণপাত্রে যে অঞ্চ ছিল, তাহারই উত্তাপ পাইয়া এইসব তরুণদের চিন্ত প্রবৃক্ষ হইয়া উঠিয়াছিল। "কেশবচন্দ্রের উৎসাহ প্রতিদিন নৃতন হইতে নৃতনতর হইতে লাগিল, তাঁহার বলিবার বিষয়ও যেন দিন দিন বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। সন্দত নিত্য নৃতন জীবন প্রদর্শন করিতে লাগিল। এই সভায় যুবকগণকে কেশবচন্দ্র সেন অপূর্ব মোহম্মদ্রে মুঞ্চ করিতেন, তাঁহারই আকর্ষণে সকলে আকৃষ্ট হইয়া একত্রিত হইতেন। এই সভায় কেবল যে ধর্মবিষয়ে প্রসঙ্গ হইত, তাহা নহে, নানা প্রকার কথোপ-কথন হইত—বৈজ্ঞানিক তত্ত্বালোচনা এবং কখন কখন রাজনীতি সম্বন্ধীয়

কথাবার্তা মুক্তভাবে হইত।” উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে বাংলার নব জাগরণের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই সন্দত সভার প্রভাব স্মরণ প্রসারী হইয়াছিল। এই প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, পরবর্তীকালে প্রচারকমণ্ডলী উন্নতিশীল ধর্ম-সংস্কার ও সমাজ-সংস্কারের ক্ষেত্রে এই দেশে যে নবব্যূগের স্মৃতিপাত করিয়া-ছিলেন, কেশবচন্দ্রের সন্দত সভা ছিল তাহার বীজভূমি। ফ্রেটারনিটি সভা, ব্রহ্ম বিদ্যালয়, সন্দত সভা—এইগুলি প্রতিষ্ঠানমাত্র ছিল না—কেশবচন্দ্রের সভারই অংশ বিশেষ ছিল। জীবনের পথে তিনি কোনো দিন একা চলিতে চাহেন নাই, পাঁচজনকে লইয়া দলবদ্ধভাবেই চলিতে চাহিয়াছেন এবং জীবনে পরিণতির পথে ধাপে ধাপে তিনি যতই অগ্রসর হইতে লাগিলেন ততই তিনি জাতির সামগ্রিক উন্নতি ও বিস্তারের কথা চিন্তা করিতে লাগিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রতিভার ইহা একটি আশ্চর্য বৈশিষ্ট্য।

॥ সাত ॥

চারিদিকে নবজীবনের সাড়া পড়িয়া গেল।

বলিয়াছি, কেশবচন্দ্র উত্তমশীল ক্রমতাবান পুরুষ। তরুণদলের তিনি নেতা। তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে এই সময়ে (১৮৬০-৬২) তিনি একটি প্রকাণ্ড কর্মপ্রবাহ স্থিত করিয়াছিলেন। তাঁহার কার্যের পরিধি ক্রমশঃই প্রসার লাভ করিতে লাগিল। ব্রাহ্মসমাজের শুল্ক গণ্ডী অভিক্রম করিয়া তাহা বাংলা তথ্য ভারতের বৃহত্তর সমাজজীবনকে এইবার স্পর্শ করিতে উত্তৃত হইল। “চুর্ভিক্ষ, মহামারী বিষয়ে সাহায্য সংগ্রহ, মিরার পত্রিকা প্রকাশ, ধর্ম ও নীতি শিক্ষার জন্য কলিকাতা কলেজ স্থাপন, পুস্তক ও পত্রিকা প্রণয়ন, ধর্ম প্রচার, ইংলণ্ডের ব্রহ্মবাদী ও ব্রহ্মবাদিনীদিগের সহিত প্রালাপ, নানা স্থানে বক্তৃতা দান—এই সমস্ত নানা কার্যে কেশবচন্দ্র অসাধারণ উৎসাহের সহিত আপনার প্রতিভা ও কর্মশক্তির পরিচয় দিতে লাগিলেন।” এইবার আমরা তাঁহার সেই বহুমুখী কর্মধারার আলোচনায় প্রবৃত্ত হইবে। এইখানে একটি কথা মনে রাখিতে হইবে। কেশবচন্দ্রের কর্মজীবন তাঁহার ধর্মজীবন হইতে পৃথক নয়—তাঁহার জীবনে কর্মের সহিত ধর্মসাধন যেন সমান্তরাল রেখায় চলিয়াছে। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে বলিবার আছে। বাংলার নব-যুগস্থাদের মধ্যে একমাত্র কেশবচন্দ্রের জীবনেই আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার ধর্মবোধের মধ্যে আধ্যাত্মিকতা ও Religion দ্বয়েরই সমাবেশ হইয়াছিল। দ্বিতীয়ের দিকে তিনি মুখ ফিরাইয়াছিলেন সত্য, কিন্তু তাই বলিয়া তিনি কখনো মানুষের দিকে পিছন ফিরিয়া ছিলেন না; পরের স্থথে দুঃখে, জাতির আশা-আকাঙ্ক্ষায় তিনি সমান সচেতন ছিলেন; তাঁহার দ্বিতীয়-গ্রীতি মানব-গ্রীতির মধ্যেই সার্থক হইয়াছিল। তাহা নহিলে কেশবচন্দ্র কখনো বলিতে পারিতেন না—“The first great duty which the British nation owes to India is to promote education far and wide. It is desirable that you should open up works of irrigation and that you should try in all possible ways, to-

*promote the material prosperity of the country'*। ভারতবর্ষের সর্বাঙ্গীন কল্যাণ চিন্তা এবং তাহার জন্য পছন্দ নির্দেশ করা—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের রিলিজিয়ন আৰ ভারতবাসীৰ আত্মাৰ উন্নতিসাধন, নিখিল মানব-আত্মাৰ উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রেৰ ধৰ্ম। জাতিৰ প্রতি, মানুষেৰ প্রতি কৰ্তব্যেৰ প্ৰেৰণা তাহাকে সৰ্বদাই কৰ্মচক্রল কৱিয়া রাখিত, তাই তো তিনি যুগপৎ নানাবিধি কাজেৰ সূচনা কৱিয়াছিলেন। কেশব-প্ৰতিভাৰ ইহাই লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য। তাহার বহুমুখী কৰ্মোচ্চমেৰ ইহাই ছিল স্বাতন্ত্ৰ্য। এখানে কেশবচন্দ্র সত্যই একেৰুৰ সৰ্ব্ব।

সংবাদ আসিল উত্তৰ ভাৰতে দুর্ভিক্ষ হইয়াছে। ইংৰেজ অধিকাৰে আসিবাৰ পৱ, পলাশিৰ যুদ্ধ হইতে শুক্ৰ কৱিয়া ভাৰতবৰ্ষ একাধিক দুর্ভিক্ষ দ্বাৰা পৰ্যুদ্ধ হইয়াছে এবং ইহাৰ ফলে ভাৰতবাসীৰ অৰ্থনৈতিক জীবনেৰ কাঠামো ভাঙ্গিয়া পড়িয়াছে। ইতিহাসে দেখা যায় যে উনবিংশ শতাব্দীৰ প্ৰথমাৰ্দে ( ভাৰতবৰ্ষ যখন কোম্পানীৰ শাসনাধিকাৰে ছিল ) বিভিন্ন দুর্ভিক্ষ-জনিত মৃত্যুৰ সংখ্যা ছিল চৌদ্দ লক্ষ। ১৮৬১ শ্ৰীষ্টাদেৱ পূৰ্বে বিষাসাগৱেৰ সময়ে মেদিনীপুৰে যে দুর্ভিক্ষ হইয়াছিল তাহাতে সেই হৃদয়বান পুৰুষসিংহ নিজেৰ অৰ্থ ও সামৰ্থ্য দিয়া দুর্ভিক্ষগীড়িত নৱ-নারীৰ সেবা কৱিয়াছিলেন। সে-দুর্ভিক্ষ নিবাৰণে ব্ৰাহ্মসমাজেৰ কোনো প্ৰচেষ্টাৰ বিবৰণ আমৱা পাই না, অথবা ব্ৰাহ্মসমাজপতি দেবেজনাথেৰও কোনো উত্তমেৰ কথা শুনিতে পাওয়া যায় না। ব্ৰাহ্মসমাজ এতকাল ব্যক্তিগত উপাসনা লইয়া ছিল, কেশবচন্দ্র এইবাৰ সমাজেৰ প্ৰকৃতি, আদৰ্শ, কৰ্তব্য, ভাৰ ও চিন্তাৰ ধাৰা সব কিছু পৱিষ্ঠন কৱিতে অগ্ৰসৱ হইলেন। কেশবচন্দ্র যেই দুর্ভিক্ষেৰ সংবাদ শুনিলেন অমনি তিনি বিচলিত হইলেন। শ্ৰীষ্টান মিশনারিৱা গিৰ্জাতে ও অন্তৰ্ভুক্ত কৱিয়া অৰ্থ সংগ্ৰহ কৱিতেছিলেন। কেশবচন্দ্রও নিশ্চেষ রহিলেন না। দৃঃস্থদেৱ ব্ৰাহ্মকাৰ্য যোগ দেওয়া ব্ৰাহ্মসমাজেৰও নৈতিক ও সামাজিক কৰ্তব্য—ইহা তিনি দেবেজনাথকে বুৰাইলেন। অতঃপৱ ব্ৰাহ্মসমাজেৰ মঞ্চ হইতে দুৰ্ভিক্ষে সাহায্যদানেৰ কথা ঘোষণা কৱা হইল। ধৰ্মকে কেশবচন্দ্র সমাজমুখী কৱিয়া তুলিলেন। দুৰ্ভিক্ষেৰ বিষয়টি দেবেজনাথেৰ গোচৱে আনিয়া কেশবচন্দ্র যখন তাহাকে বলিলেন যে, সমাজেৰ পক্ষ হইতে

কিছু করা উচিত, তখন তিনি কেশবের মধ্যে একজন মানব-দরদীকে প্রত্যক্ষ করিয়া বিশ্বিত হইয়াছিলেন। তারপর “এই দুর্ভিক্ষে সাহায্য দান করিবার জন্য ১২ই চৈত্র (২৫শে মার্চ, ১৮৬১) যে অধিবেশন হয়” তাহা ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে স্মরণীয় হইয়া আছে। কেশবচন্দ্রের সংগঠনী প্রতিভা সকলকে বিশ্বিত করিল—ব্রাহ্মসমাজের বেদী হইতে দেবেন্দ্রনাথ একটি মর্মস্পর্শী বক্তৃতার মাধ্যমে দুর্ভিক্ষপীড়িত নর-নারীর জন্য সাহায্যের আবেদন জ্ঞানাইলেন; সঙ্গত সভা অগ্রসর হইয়া আসিল, সকলেই দ্বারে দ্বারে গিয়া চাঁদা ভিক্ষা করিতে লাগিল। সর্বভারতীয় সমাজ সেবার আদর্শ এই প্রথম স্থাপিত হইল—বাংলার মাটিতে বাঙালির নিজস্ব সংকটত্বাণি সমিতির জন্ম হইল। বাংলার যুবকদের সম্মুখে সেদিন এইভাবেই কেশবচন্দ্র সমাজসেবার মহৎ আদর্শকে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে এই আদর্শকে অনুসরণ করিয়াই শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও স্বামী বিবেকানন্দ সমাজসেবাকে বাংলার তরুণদের জীবনে একটা স্থায়ী ধর্মে পরিণত করিয়াছিলেন। “এই দুর্ভিক্ষে প্রায় তিনি সহস্র মুদ্রা দুর্ভিক্ষনিপীড়িত স্থানে প্রেরিত হয়। বিশেষ অধিবেশনের দিনের উপাসনা ও বক্তৃতা বেদী সম্মুখে তাঁহার, বন্দু ও অলঙ্কার স্তুপীকৃত হইয়াছিল। অনেকে আপনার গাত্রের মূল্যবান বন্দু, অঙ্গুরীয় এবং নারীগণ অলঙ্কার ও তৈজসাদি দান করেন।”

উত্তর ভারতের দুর্ভিক্ষের কয়েক মাস পরে ত্রিবেণী, হালিসহর, বারাসত প্রভৃতি অঞ্চলে জর রোগের এক ভীষণ মহামারী দেখা দিল। এখানেও কেশবচন্দ্র সংকটত্বাণে অগ্রসর হইলেন। তাঁহার বক্তৃতায় জনসাধারণ বিচলিত হয় ও মহামারী-পীড়িতদের প্রতি সকলের হৃদয় সমবেদনায় পরিপূর্ণ হয়। কেশবচন্দ্র অর্থ সংগ্রহ করিয়া মহামারী-কবলিত গ্রামসমূহে ঔষধ, অর্থ ও চিকিৎসক পাঠাইবার ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। কথিত আছে, ঔষধ পাঠাইবার কাজ তিনি নিজের হাতে করিতেন। সেদিন তিনি যখন বলিয়াছিলেন—“I rise to advocate a noble cause, the cause of humanity... I rise to discharge the sacred duty of exhorting you to make a combined effort to alleviate the sufferings of thousands of our dying countrymen.” কেশবচন্দ্র যে কত বড়ো একজন কর্মপুরুষ—

‘man of action’—তাহা বাঙালি বুঝিতে পারিল । তখন উনিশ শতকের মানবতাবাদ রামমোহন-বিদ্যাসাগরের ভিতর দিয়া কেশবচন্দ্রে আসিয়া শুধু পূর্ণতা লাভ করে নাই, পরবর্তী বৎসরদের জন্য উহা একটি দেদীপ্যমান দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিল । কেশবচন্দ্রই নবীন বাঙালিকে জনসেবার মন্ত্রে দীক্ষা দিয়া গিয়াছেন—ইহা যেন আমরা বিস্মিত না হই । সংঘবন্ধভাবে আর্তের সেবা এই দেশে এই প্রথম প্রতিষ্ঠিত হইল । জনসেবাকে তিনি সত্যই an article of faith হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাকে তিনি প্রতিষ্ঠানগত বিষয়মাত্র মনে করেন নাই ।

কর্মের শ্রেত শতধারায় বহিয়া চলিল ।

ধর্মকে আশ্রয় করিয়া কেশবচন্দ্র সংস্কার ও সংগঠনের কার্য আরম্ভ করিয়াছিলেন । তাহার কর্মজীবনের আর একটি গৌরবময় অধ্যায় ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ পত্রিকা স্থাপন । স্বাধীন সংবাদপত্র দেশের জনমানস গঠনে কতদুর সহায়তা করিতে পারে, রামমোহন হইতে আরম্ভ করিয়া হরিশচন্দ্র পর্যন্ত একাধিক স্বাধীনচেতা বাঙালি তাহার দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিলেন । কেশব-চন্দ্রের সম্মুখে ছিল পূর্ববর্তী ধূরক্ষরদের দৃষ্টান্ত । এ-দেশে রামমোহনই প্রথম সংবাদপত্রের পরিপূর্ণ স্বয়েগ গ্রহণ করেন । কেশবচন্দ্র সংবাদপত্র ও বক্তৃতা-মঞ্চ—উভয়েরই পরিপূর্ণ স্বয়েগ গ্রহণ করিয়া বাংলা তথা ভারতবর্ষে ঘৃণান্তর আনিয়া দিয়াছিলেন । রামমোহন যেমন সংবাদপত্রের স্থষ্টি করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তেমনি ঘৃণপৎ press ও platform তই-ই স্থষ্টি করিয়াছিলেন । সংবাদপত্র যে লোকশিক্ষার একটি বড়ো মাধ্যম—ইহা কেশবচন্দ্রের বুঝিতে বিলম্ব হয় নাই ।

১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের জুলাই মাসে কেশবচন্দ্র ব্যাকের চাকরিতে ইস্তফা দিয়া তাহার সমস্ত প্রতিভা ও পরিশ্রম ব্রাহ্মসমাজ তথা সমগ্র দেশের উন্নতিকল্পে নিরোগ করিলেন । আগষ্ট মাসেই তিনি Indian Mirror নাম দিয়া একখানি ইংরেজি পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন । বাংলার সমাজ ও সংস্কৃতির ইতিহাসে এই বৎসরটি বিশেষভাবে স্মরণীয় । সাহিত্য-জগতে এই বৎসরে মাইকেলের মেঘনাদবধ কাব্যের আবির্ভাব যেমন একটি ঐতিহাসিক

ঘটনা কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার আবির্ভাবও তেমনি একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা । বাংলার নবজাগরণের বহু-ভদ্রিম ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'সুলভ সমাচার' (ইহা নয় বৎসর পরে প্রকাশিত হইয়াছিল) — এই দুইখনি পত্রিকা একটি স্বতন্ত্র অধ্যায় রচনা করিয়াছে । 'সুলভ সমাচারে'র কথা পরে বলিব, এখন 'মিরারে'র কথা বলি । সকল দিক দিয়া বিবেচনা করিলে আমরা দেখিতে পাই যে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সত্যই কেশবচন্দ্রের একটি অঙ্গৰ কৌতু । উনিশ শতকীয় নবজাগরণ বখন বিভিন্ন ঘটনা ও বিভিন্ন মুগ-নায়কের মনীষার ভিতর দিয়া তাহার সকল বর্ণচিত্র লইয়া ইতিহাসের দিগন্ত উত্তোলিত করিয়া তুলিয়াছে, সেই মাহেন্দ্রক্ষণেই 'মিরারে'র আবির্ভাব ঘটিল ।

প্রতাপচন্দ্র মজুমদার লিখিয়াছেন : "Being alive to the importance of possessing a newspaper organ in English, with a view to influence the Hindu community both on educational, religious and other matters, he started the *Indian Mirror* in August 1861, in conjunction with some friends as a fortnightly journal." নৈশবিদ্যালয় হইতে আরম্ভ করিয়া যে দলটিকে সঙ্গে লইয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার কর্মজীবনে অগ্রসর হইয়াছিলেন, পরিণত জীবনে তাঁহাদের অনেকেই তাঁহার বিভিন্ন কর্মপ্রয়াসেরও সঙ্গী ছিলেন ; ইহারা বঙ্গবাসীয় হইলেও, সকলেই কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বকে মানিয়া লইয়াছিলেন । কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস যাহারা গভীরভাবে অঞ্চলিক করিয়াছেন তাঁহারা দেখিতে পাইবেন নেতৃত্ব করিবার বিধিদণ্ড শক্তি লইয়াই তাঁহার জন্ম হইয়াছিল ; সত্যই—"he was a born leader of men", কিন্তু কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বের মধ্যে দণ্ড ছিল না, ডিক্টেটরী ভাব ছিল না । যদি তাহা থাকিত তাহা হইলে কর্মজীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে তাঁহার নেতৃত্ব এমন সফল হইত না ।

কেশবচন্দ্র কাগজ বাহির করিলেন । দেবেন্দ্রনাথের 'তত্ত্ববোধিনী' ছিল নিতান্তই ব্রান্দসমাজের মুখ্যপত্র, তাই কেশবচন্দ্র একখানি সর্বভারতীয় কাগজের অভাব বোধ করিয়া এই নৃতন ইংরেজি কাগজ বাহির করিলেন । পত্রিকার

সম্পাদনা ব্যাপারে তাঁহাকে সহায়তা করিলেন দ্বাইজন—খ্যাতনামা ব্যারিষ্ঠার মনোমোহন ঘোষ এবং পামার সাহেব। কাপ্টেন পামার পূর্বে সৈন্যদলে ছিলেন, কিন্তু তিনি সংবাদপত্রের একজন স্বদৰ্শ লেখকও ছিলেন। সম্পাদক হইলেন মনোমোহন ঘোষ (পরে নরেন্দ্রনাথ সেন) আৰ ম্যানেজিং প্রোপ্রাইটুর হইলেন কেশবচন্দ্ৰ। সৰ্বভাৱতীয় একেয়ের চেতনা সকলেৰ মনে জাগ্রত কৱিয়া তুলিবাৰ জন্মই পত্ৰিকাৰ নামকৰণ কৱা হইল—‘ইণ্ডিয়ান মিৱাৰ’। সেই সময়ে ভাৱতবাসী কৰ্ত্তক স্বাধীনতাৰে পৰিচালিত পত্ৰিকাৰ মধ্যে হৱিশচন্দ্ৰ মুখোপাধ্যায়েৰ ‘হিন্দু পেট্ৰিয়ট’ ছিল শীৰ্ষস্থানীয়। বাংলাৰ নবজাগৱনেৰ ইতিহাসে, বিশেষ কৱিয়া নীল আন্দোলনেৰ ব্যাপারে, ‘হিন্দু পেট্ৰিয়ট’ নিৰ্ভীক সাংবাদিকতাৰ যে দৃষ্টান্ত হাপন কৱিয়াছিল, তাহাৰ তুলনা নাই। পৰবৰ্তীকালে আৱো দ্বাইজন ‘ইণ্ডিয়ান মিৱাৰ’ যোগদান কৱিয়াছিলেন—কুষবিহাৰী সেন ও নরেন্দ্রনাথ সেন। ইহাদেৱ সমবেত চেষ্টায় ‘মিৱাৰ’ সেদিন সাংবাদিকতাৰ ক্ষেত্ৰে সত্যই যুগান্তৰ আনিয়া দিয়াছিল। এইখানে প্ৰসঙ্গতঃ উল্লেখ কৱা দৱকাৰ যে, কৰ্মজীবনেৰ বিভিন্ন স্তৰে কেশবচন্দ্ৰ একাধিক সংবাদপত্ৰ প্ৰকাশ কৱিয়াছিলেন; সেগুলিৰ কথা যথাস্থানে আলোচনা কৱিব।

বাংলাৰ সাংবাদিকতাৰ ইতিহাসে জনমতগঠনে কেশবচন্দ্ৰেৰ ‘ইণ্ডিয়ান মিৱাৰেৰ’ গৌৱৰ স্বতন্ত্ৰ। প্ৰশান্তকুমাৰ সেন যথাৰ্থই লিখেছেনঃ “The old files of the *Indian Mirror* show that whatsoever was goodliest and best in India's thoughts, aspirations and efforts was reflected in its columns, and for a considerable number of years it continued to shape and prepare public opinion for the national reconstruction in progress.” এই পত্ৰিকায় ধৰ্মনীতি, রাজনীতি এবং সমাজনীতি সম্পর্কে কেশবচন্দ্ৰেৰ বহু সারগত প্ৰবন্ধ প্ৰকাশিত হইত। বলিতে কি, ‘মিৱাৰ’ তাঁহার হস্তে যেন একধাৰি শান্তিত অন্তৰ-স্বৰূপ হইয়া দাঢ়াইয়াছিল; এই কাগজ হাতে ধৰ্মকৰিবাৰ দৰ্শণ কেশব-চন্দ্ৰেৰ প্ৰভাৱ ও প্ৰতিপত্তি বৃদ্ধি পাইল। এইখানে একটি প্ৰশ্ন আছে, কেশবচন্দ্ৰ সেই সময়ে কাগজ বাহিৰ কৱিলেন কেন? ব্ৰাহ্মধৰ্ম প্ৰচাৰ এই কাগজেৰ

উদ্দেশ্য ছিল না—প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল শিক্ষাবিস্তার। কথাটি একটু বিস্তারিত—  
ভাবেই আলোচনা করিতে হয়।

নেশবিদ্যালয়ের দিন হইতেই কেশবচন্দ্র এ-দেশের শিক্ষাপ্রণালীর  
সংস্কারের বিশেষ প্রয়োজনীয়তা অনুভব করেন। তখন শিক্ষাবিস্তারের  
ফলে বিদ্যাসাগরের বিরাট প্রতিভা নিরোজিত হইয়াছে। এই শিক্ষা-  
বিস্তারের কথা রামমোহন চিন্তা করিয়াছেন, বিদ্যাসাগরের প্রয়াসের তো  
তুলনা ছিল না, কেশবচন্দ্রও এই বিষয়ে যে চিন্তা করিতেন তাহার প্রথম  
আভাস আমরা দেখিতে পাই কল্টোলা সান্ধ্য বিদ্যালয় স্থাপনে। তারপর  
ব্রাহ্মসমাজে মোগ দিয়া অবধি, দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র এই বিষয়টি  
একাগ্রমনে চিন্তা করিতেছেন। সেই একই সময়ে যখন তিনি ব্রাহ্মসমাজের  
বিস্তার ও উন্নতিসাধনে আত্মনিরোগ করিয়াছেন, তখনই তিনি ইংলণ্ডের  
ফ্রান্সিস উইলিয়ম নিউম্যান, মিস ফ্রান্সেস পাওয়ার কব, মিস এস.ডি. কলেট,  
ম্যাক্সিমুলার প্রভৃতি স্বাধীন চিন্তাশীল মনীয়দের সহিত পত্রযোগে আলাপ-  
আলোচনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন। শিক্ষা-সংস্কার সম্পর্কে তিনি যুগপৎ  
ইংলণ্ড ও ভারতবর্ষে আন্দোলন করিতে চাহিলেন। অন্যান্য বিষয়ের সহিত  
স্বতন্ত্র স্থূল কলেজ স্থাপন এবং তাহাতে নীতিশিক্ষা-দান বিষয়ে নিউম্যানের  
নিকট প্রস্তাব করিয়াছেন। হিন্দুকলেজের নীতি-বর্জিত শিক্ষার শ্রেত  
ফিরাইতে সেদিন কেশবচন্দ্রের স্থায় আর কেহ চিন্তা করেন নাই। হিন্দু-  
কলেজকে কেন্দ্র করিয়া ইংরেজ সেদিন বাংলাদেশে যে শিক্ষাবিস্তারের  
ব্যবস্থা করিয়াছিলেন, জাতীয়চরিত্র গঠনে তাহার ফল যে ভালো হয় নাই,  
ইহা বোধ করি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিতেই সর্বপ্রথম ধরা পড়িয়াছিল। পরবর্তী-  
কালে (১৮৭২ খ্রীঃ) তিনি শিক্ষা-সংস্কার সম্পর্কে লর্ড নর্থক্রককে যে  
নয়খানি পত্র লিখিয়াছিলেন তাহা ভারতে ইংরেজি শিক্ষা বিস্তারের  
ইতিহাসে বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। ১৮২৩ খ্রীষ্টাব্দে রামমোহন লর্ড  
আমহার্টকে ইংরেজি শিক্ষাপ্রবর্তন সম্পর্কে যে ঐতিহাসিক পত্রখানি লিখিয়া-  
ছিলেন তাহার গুরুত্ব এবং তাহার প্রায় অর্ধ শতাব্দীকাল পরে লর্ড নর্থক্রককে  
কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলির গুরুত্ব যে সমান, তাহা আমরা পরে আলোচনা  
করিব।

যে কথা বলিতেছিলাম। কেশবচন্দ্ৰ তাহার পূর্বোল্লিখিত ট্রান্সগুলি নিউম্যান ও মিস কব প্ৰভৃতিৰ নিকট পাঠাইয়াছিলেন এবং সেগুলি পাঠ কৰিয়া তাহারা আনন্দ প্ৰকাশ কৰেন। “ইংলণ্ডে ব্ৰাহ্মধৰ্মেৰ কিৰুণ অবস্থা, এবং কি প্ৰকাৰে উহার প্ৰচাৰ ও বিস্তাৰ হইতে পাৰে”, কেশবচন্দ্ৰ তাহাও জানিতে চাহিয়া নিউম্যানকে পত্ৰ লেখেন। এইসব মনীষিদেৱ সহিত পত্ৰ-যোগে আলাপ-আলোচনা কৰিয়া কেশবচন্দ্ৰ বুঝিলেন যে ভাৰতবৰ্ষে ব্যাপক শিক্ষার প্ৰয়োজন। বিলাত হইতে মিস কব জানাইলেন—“যদি ব্ৰাহ্মসমাজ হইতে ইংলণ্ডেৰ জনসাধাৰণেৰ নিকটে শিক্ষার উন্নতিকল্পে আবেদন প্ৰেৰিত হয়, তাহা হইলে তিনি স্বয়ং উহা উপস্থিত কৰিতে পাৰেন।” অতঃপৰ কেশবচন্দ্ৰ কি কৰিলেন? উপাধ্যায়ৰ মহাশয় তাহার ‘আচাৰ্য কেশবচন্দ্ৰ’ এছে এই প্ৰসঙ্গে লিখিয়াছেন: “কেশবচন্দ্ৰ দেশহিতকৰ কাৰ্যে কোনদিন নিৰাট ধাকিবাৰ লোক নহেন। তিনি বিচাশিক্ষার উন্নতিসাধন জন্য এক সভা আহ্বান কৰেন।” ইহা সাধাৰণ সভা ছিল; সভাপতিত্ব কৰেন ‘ব্যবস্থাদৰ্পণ’-প্ৰণেতা শ্রামাচৰণ শৰ্মা। ১৮৬১ খ্ৰীষ্টাব্দেৰ ওৱা অক্টোবৰ তাৰিখে ব্ৰাহ্মসমাজেৰ দোতলাৰ ঘৰে এই সভা বসিয়াছিল। সেই সভায় কেশবচন্দ্ৰ জাতীয় শিক্ষার একটি সৰ্বাদীগ পৱিকল্পনা উপস্থাপিত কৰিলেন এবং ব্ৰাহ্মসমাজকেই এই বিষয়ে অগ্ৰসৰ হইতে বলিলেন। তখন তাহার বয়স মাত্ৰ তেইশ বৎসৰ। দেখা যায়, সেই পৱিকল্পনায় অতি দৱিদ্ৰ সাধাৰণ লোক হইতে আৱস্থ কৰিয়া পুৰুষ ও নারী নিৰ্বিশেষে সকল শ্ৰেণীৰ লোকেৰ শিক্ষার বন্দোবস্ত তিনি কৰিতে চাহিয়াছিলেন।

এই পৱিকল্পনাকে সফল কৰিয়া তুলিবাৰ জন্যই তিনি সংবাদপত্ৰকে প্ৰচাৰেৰ অন্ততম মাধ্যমকৰ্পে গ্ৰহণ কৰিলেন। ব্ৰাহ্মসমাজেৰ পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্ৰ যেদিন ঘোষণা কৰিলেন—“ব্ৰাহ্মধৰ্মেৰ জ্যোতি ধাকিতেও আমোৱা মিৰৎসাহ ও নিষ্টেজ ধাকিব, এমন কথনই হইতে পাৰে ন। সকলে উথান কৰ, সকলে আপন আপন সাহায্য দান কৰিয়া দেশহ আত্মগণেৰ মধ্যে বিচাৰ আলোক প্ৰচাৰ কৰিতে তৎপৰ হও”—সেদিন রামমোহনেৰ স্থাপিত ব্ৰাহ্মসমাজ উহার ঐতিহাসিক সাৰ্থকতা লাভ কৰিয়াছিল। ‘ইঙ্গীয়ান

ମିରାର' ପ୍ରଥମେ ପାଞ୍ଚିକ ପତ୍ର ଛିଲ, ପରେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଇଂଲଣ୍ଡ ସାଇବାର ପୂର୍ବେ ଉହା ସାଂପ୍ରାତିକେ ପରିଣତ ହୟ । ୧୮୭୧ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଦ୍ଵ ହିତେ ଇହା ଦୈନିକେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହଇଯାଇଲା । ଭାରତୀୟ ପରିଚାଳିତ ଓ ସମ୍ପାଦିତ ଇହାଇ ପ୍ରଥମ ଦୈନିକ ଇଂରେଜି ପତ୍ରିକା । ପାଞ୍ଚିକ 'ମିରାର' ଇହାର ଆରଣ୍ୟର ସମସ୍ତ ହିତେହି ବିଶେଷ ଖ୍ୟାତି ଓ କୃତିତ୍ସର ସହିତ ଚଲିଯାଇଲା । ପ୍ରସନ୍ନତଃ ଉଲ୍ଲେଖ କରା ଯାଇତେ ପାରେ ଯେ, ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ 'ମିରାର' ନରେନ୍ଦ୍ରନାଥ ମେନେର ସମ୍ପାଦନାଯି ଆଧୁନିକ ହିନ୍ଦୁସମାଜେର ମୁଖପତ୍ର ହୟ; ତଥାପି ଇହା ସ୍ଥିକାର୍ଯ୍ୟ ଯେ, ସାଂବାଦିକତାର କ୍ଷେତ୍ରେ ନିର୍ଭୀକତାଯି ହରିଶଚନ୍ଦ୍ରେର ପରାଇ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ନାମ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ।

'ଇଣ୍ଡିଆନ ମିରାର' ପତ୍ରିକାର ଭିତ୍ତି ଏକଟୁ ଦୃଢ଼ ହଇବାର ପର କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଏଇବାର ଆର ଏକଟି କାର୍ଯ୍ୟ ହସ୍ତକ୍ଷେପ କରିତେ ଅଗ୍ରସର ହଇଲେନ । ଇହା କଲିକାତା କଲେଜ । ପୂର୍ବେଇ ବଲିଯାଇଁ, କାଂଗଜ ବାହିର କରିବାର ପର ତିନି ବ୍ରାହ୍ମସମାଜେର ଏକ ସଭାଯୀ ଶିକ୍ଷା ସମ୍ପର୍କେ ଏକଟି ପରିକଳନା ପେଶ କରେନ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ବାଗ୍ମୀ ଛିଲେନ, କିନ୍ତୁ ତିନି ବାକସରସ ମାତୃବ ଛିଲେନ ନା; ଯାହା ବଲିତେନ ତାହା ତିନି କାର୍ଯ୍ୟ ପରିଣତ ନା କରିଯା ନିର୍ବଳ ହିତେନ ନା । ତିନି ୧୮୬୨ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଦ୍ଵେ 'କ୍ୟାଲକାଟ୍ଟା କଲେଜ' ନାମେ ଏକଟି ଉଚ୍ଚ ବିଦ୍ୟାଲୟ ହାପନ କରିଲେନ । ରାମମୋହନ କରିଯାଇଲେନ Anglo Hindu School ( ୧୮୧୬ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାଦ୍ଵ ); ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ କରିଯାଇଲେନ 'ହିନ୍ଦୁ-ହିତାର୍ଥୀ ବିଦ୍ୟାଲୟ' ( ୧୮୫୫ ଶ୍ରୀଃ ) ଆର କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ହାପନ କରିଲେନ Calcutta College—ତିନଙ୍କନେରଇ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପ୍ରାୟ ଏକଇ ଛିଲ । ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥେର ପ୍ରାୟାସେର ମୂଳେ ଅବଶ୍ୟ ପରୋକ୍ଷଭାବେ ପ୍ରେରଣା ଯୋଗାଇଯାଇଲେନ ପାଦ୍ମୀ ଡଫ୍. ।\* ଶିକ୍ଷାର କ୍ଷେତ୍ରେ ବିଦ୍ୟାସାଗରେର ସ୍ଵାଧୀନ ନିଜସ୍ତ ପ୍ରୟାସ ଇହାର ଦ୍ୱାରା ଦୁଇ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ପରେର ( ୧୮୬୪ ଶ୍ରୀଃ ) ଘଟନା । କ୍ୟାଲକାଟ୍ଟା କଲେଜ ପରିଚାଳନାର ଭାର କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ସ୍ଵର୍ଗ ଗ୍ରହଣ କରିଲେନ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ରର ବିଦ୍ୟାଲୟେ ପଡ଼ିବାର ଜଗ୍ତ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ତାହାର ଅନ୍ତତମ ପୁତ୍ର ଜ୍ୟୋତିରିଜ୍ଞନାଥକେ ଭର୍ତ୍ତି କରିବା ଦିଯାଇଲେନ, ତିନି ଏହିଥାନ ହିତେ ପ୍ରବେଶିକା ପରୀକ୍ଷାୟ ଉତ୍ତୋର୍ଣ୍ଣ ହଇଯାଇଲେନ; କେଶବଚନ୍ଦ୍ରର କର୍ତ୍ତା କୁର୍ବିବିହାରୀ ମେନ୍ଦ୍ର ଏହି ବିଦ୍ୟାଲୟେ ପଡ଼ିଲେନ ।

\* ଏହି ଲେଖକେର 'ମହାର୍ମି ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ' ଗ୍ରନ୍ଥ ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ ।

এই বিদ্যালয় স্থাপনের প্রাথমিক টাকা দিয়াছিলেন দেবেন্দ্রনাথ, কিন্তু কেশবচন্দ্র নিজের দায়িত্বেই বছ টাকা ধার করিয়া স্কুলটি চালাইয়াছিলেন। স্কুলটি অবৈতনিক ছিল এবং এইখানে ‘যদিও সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ধর্মশিক্ষা দান করা হইত না, ইহাতে নীতিশিক্ষার প্রাধান্ত ছিল। কেশবচন্দ্রের প্রথম হইতে এই মত ছিল যে, যুক্তিগুরুকে সর্বপ্রথমে নীতিশিক্ষা দান করা উচিত।...কলেজ প্রথমে নিমতলার একটি প্রাচীন গৃহে স্থাপিত হয়, সেখান হইতে পরিশেষে বাঁশতলা ট্রাটে যায়। এখানে প্রসিদ্ধ স্ববিদ্বান् বাবু দ্বিশ্বরচন্দ্র নন্দী ইহার প্রধান শিক্ষক হন।’’ কেশবচন্দ্রের এই ক্যালকাটা কলেজ ছয় বৎসর চলিয়াছিল। সাধারণের সহায়ত্ব ও সাহায্যের অভাবেই ইহা উঠিয়া যায়। স্বাধীনভাবে স্কুল পরিচালনার ব্যাপারে বাংলা দেশে সেদিন একমাত্র বিদ্যাসাগরের প্রয়াসই স্থায়ী হইয়াছে। তবে কেশবচন্দ্রের দৃষ্টান্ত ব্যর্থ হয় নাই। যে নীতিশিক্ষাকে তিনি ছাত্রজীবনের বনিয়াদ বলিয়া বিশ্বাস করিতেন, পরবর্তীকালে অশ্বিনীকুমার দত্তের প্রচেষ্টার মধ্যে তাহা স্বন্দরভাবে সার্থক হইয়াছিল। প্রসঙ্গতঃ ইহা উল্লেখ করা দরকার যে, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ছাত্রদিগুকে ধর্মমত শিক্ষা দিবার পক্ষপাতী কোনো কালেই ছিলেন না—তিনি গুরুত্ব দিতেন নীতিশিক্ষার উপর এবং ধার্মিক সচরিত্র শিক্ষকদিগুরে সদৃষ্টান্তের আবশ্যকতা তিনি চিরদিন স্বীকার করিতেন। প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্রের এই প্রয়াসকে ‘A principal work of the mission of his life’ বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন এবং যাহারা কেশবচন্দ্রের লোকশিক্ষা ও সমাজসেবার আদর্শ গভীরভাবে অঙ্গীকৃত করিয়াছেন তাহারা দেখিয়াছেন যে, কেশবচন্দ্র এমন শিক্ষা দিতে চাহিয়া-ছিলেন যাহাতে ভারতবাসী ভারতবাসীই থাকে, বিদেশী ভাবাপন্ন না হয়। শিক্ষার্থীর দেহ, মন ও আত্মার সামজ্জন্যসীভূত কল্যাণের উপর দৃষ্টি রাখিয়াই তিনি তাহার শিক্ষার আদর্শ রচনা করিয়াছিলেন। আজ প্রায় শতবর্ষ পরে দেখিতেছি, শিক্ষার ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের এই আদর্শ তাহার মূল্য হারায় নাই। আজো এই আদর্শের প্রয়োজন আছে।

## ॥ আট ॥

ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিবার সঙ্গে সঙ্গেই কেশবচন্দ্র ইহার যুগ্ম সম্পাদক নিযুক্ত হইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র মূর্তিমান উৎসাহ, প্রচণ্ড কর্মের আধার তিমি। সম্পাদক হইয়া তিনি কি কি কাজ করিয়াছিলেন, এইবার সেই বিষয়ে কিছু বলিব। ১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের ২২শে ডিসেম্বর তারিখে সমাজের একটি সাধারণ সভা হইল। সেই সভার বিবরণে আমরা দেখিতে পাই যে, সভার প্রারম্ভে সম্পাদক কেশবচন্দ্র উঠিয়া বলিলেন : “গতবর্ষের কার্য-বিবরণ আপনাদিগের নিকট উপস্থিত করিতেছি। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীত হইবে যে, গত বর্ষে নানা বিষ্ণ সঙ্গেও ব্রাহ্মসমাজের আশাতীত উন্নতি হইয়াছে। পূর্বাপেক্ষা সমাজের ক্ষেত্র প্রসারিত হইয়াছে; কেবল ব্রাহ্মধর্ম প্রচার ইহার উদ্দেশ্য নহে, বিবিধ উপায়ে দেশের হিতসাধন করতঃ, ঈশ্বরের প্রিয় কার্য করাও ইহার লক্ষণ। কিসে দেশের কুরীতি নির্মূল হয়, কিসে বিদ্যাশিক্ষার উন্নতি হয়, কিসে আমাদের দেশ জ্ঞান ও ধর্মে ভূবিত হইয়া ক্রমশঃ উন্নতির সোপানে আরোহণ করিতে পারে, এই সকল প্রশংস্ত ভাব দ্বারা এখন ব্রাহ্ম-সমাজ পরিচালিত হইতেছে।... গত বর্ষে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের অনেক দূর উন্নতি হইয়াছে।” অতঃপর তিনি আগামী বর্ষের জন্য সভায় কয়েকটি প্রস্তাব উপস্থাপিত করিলেন। প্রস্তাবগুলি এইরূপ : (১) ব্রাহ্মদিগের মধ্যে ভাতভাব স্থাপনের জন্য যেমন সদ্বত্ত সভা স্থাপিত হইয়াছে, তেমনি তাহাদের মধ্যে প্রীতি ও এক্যভাব জাগ্রত করিবার জন্য একটি প্রতিনিধি সভা স্থাপন ; (২) ব্রাহ্মসমাজের অধীনে একটি বিদ্যালয় স্থাপন ; (৩) ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্য প্রণালী রচনা ও স্থশিক্ষিত উপাচার্য, শিক্ষক এবং প্রচারক নিয়োগ করা।

কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্য ইহাই ছিল যে, তিনি যখন যে বিষয়ে হস্তক্ষেপ করিতেন, তখনই উহা সমগ্র দৃষ্টি দিয়া দেখিতেন; মহৰ্ভির ত্যায় তাঁহারও জীবনের ব্রত ছিল ব্রাহ্মসমাজের উন্নতিসাধন। তাঁহার কার্যপদ্ধতি ছিল নিখুঁত। উপরিউক্ত প্রস্তাবগুলির মধ্যে তৃতীয় প্রস্তাবটি বিশেষভাবে লক্ষ্যণীয় ; তিনি স্থশিক্ষিত প্রচারক নিয়োগের কথা তুলিলেন। ধর্মপ্রচারের

সঙ্গে সঙ্গে দেখিতে পাই কেশবচন্দ্র শিক্ষাবিস্তারের উপরও বিশেষভাবে জ্ঞান দিতেছেন। কলিকাতা কলেজ এই চিন্তারই পরিণত ফল। দেবেন্দ্রনাথের মনে এখন এই ধারণা বক্তুর হইল যে, কেশবচন্দ্র কাজের লোক; এই তরণের হস্তান্ত ধর্মবিশ্বাস যেমন গভীর, কর্মসূচাও তেমনি প্রবল। বুঝিলেন, কেশবচন্দ্র উত্তমশীল ক্ষমতাবান পুরুষ। ইহারই সংস্পর্শে প্রাচীন ব্রাহ্মসমাজ আজ সত্যাই নবীন মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে। তাই দেবেন্দ্রনাথ কেশবচন্দ্রকে আরো অধিক ক্ষমতা দিবার অভিপ্রায়ে তাহাকে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে অভিষিক্ত করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করিলেন। ইহা কেবলমাত্র তাহার ইচ্ছা ছিল না, তিনি এই বিষয়ে স্পষ্ট প্রত্যাদেশই পাইয়াছিলেন।

এই প্রসঙ্গে শিয়নাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেন : “এই সময়ে মহৰ্ষি জেলা বর্ধমানের অন্তর্গত গুসকরা নামক গ্রামের একটা আশ্রমানন্দে বাস করিতেছিলেন। তিনি আমাদিগকে বলিয়াছেন যে, ‘আমি কোন নির্জন প্রান্তরে একটি সাধনাশ্রম নির্মাণ করিবার জন্য স্থান অন্ধেষণ করিয়া বেড়াইতে বেড়াইতে একদা গুসকরার একটা আশ্রমানন্দে বাস করিতেছিলাম, সেইখানে আমার মনে হইল যে, শ্রীযুক্ত কেশবচন্দ্রই ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে বরিত হইবার উপযুক্ত। আমি ইহা প্রত্যাদেশের তায় অন্তর্ভুব করিলাম এবং তৎক্ষণাত তাহা কার্যে পরিণত করিবার চেষ্টা করিলাম।’” মহৰ্ষির অন্তর বলিয়া দিয়াছিল যে, এ-সময়ে ব্রাহ্মধর্মকে উন্নতির পথে লইয়া যাইতে কেশবচন্দ্র ভিন্ন দ্বিতীয় যোগ্য ব্যক্তি আর কেহ নাই। এই প্রসঙ্গে উল্লেখ্য যে, ব্রাহ্মসমাজে ‘প্রত্যাদেশ’-এর স্থত্রপাত আমরা মহৰ্ষি হইতেই পাইতেছি। মহৰ্ষির প্রত্যাদেশ উপর্যুক্ত হয় নাই? হইয়াছিল কেশবচন্দ্রের; তিনি যখন প্রত্যাদেশের কথা বলিতেন, তখন শিবনাথ শাস্ত্রী এবং আরো অনেকেই উহা শ্রদ্ধার চক্ষে দেখিতে পারেন নাই, তাহারা মনে করিতেন ইহার পিছনে বুঝি কেশবচন্দ্রের অধিনায়কত্ব আরোপ করিবার ইচ্ছা আছে। যাই হোক, এই ২২শে ডিসেম্বরের সভাতেই “কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে প্রতিষ্ঠিত করা হউক,” এই মর্মে দেবেন্দ্রনাথের একখানি পত্র পঢ়িত হয় এবং তাহার এই প্রস্তাবে অধিকাংশেরই মত হইল।

তারপর ১৮৬২ শ্রান্তাদের প্রথম ভাগেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের আচার্যপদে

ବରିତ ହିଲେନ । ଏହି ଶ୍ରାବଣୀ ଅର୍ଥାନେ ବେଦୀ ହିତେ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଘୋଷଣା କରିଲେନ : “ଏକଣେ ଆମି ଆହ୍ଲାଦପୂର୍ବକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ବ୍ରଜାନନ୍ଦକେ କଲିକାତା ବ୍ରାହ୍ମସମାଜେର ଆଚାର୍ୟ ପଦେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିତେଛି । ଦ୍ଵିତୀୟ ପ୍ରସାଦାଂ ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମେ ଇହାର ଯେ ପ୍ରକାର ଅହୁରାଗ, ଯେ ପ୍ରକାର ନିଷ୍ଠା, ତାହାତେ ସମାଜେର ଅବଶ୍ୟକ ଉନ୍ନତି ହିବେ ।” ତାରପର ତିନି କେଶବଚନ୍ଦ୍ରକେ ସମ୍ମୋଧନ କରିଯା କରେକାଟି ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରେନ ଏବଂ ଅବଶ୍ୟେ ତାହାର ହାତେ ‘ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମ-ଏହୁ’ ଅର୍ପଣ କରିଯା ତିନି ବଲିଲେନ—“ଏହି ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମ-ଗ୍ରହ ଗ୍ରହ କର । ଯଦି ଓ ହିମାଲୟ ଚର୍ଣ୍ଣ ହିଲେବା ଭୂମିସାଂ ହସ୍ତ, ତଥାପି ଇହାର ଏକଟି ମାତ୍ର ସତ୍ୟ ବିନିଷ୍ଟ ହିବେ ନା । ଯଦି ଦକ୍ଷିଣ ସାଗର ଶୁଷ୍କ ହିଲେବା ଯାଇ, ତଥାପି ଇହାର ଏକଟି ସତ୍ୟେରାତି ଅନ୍ତଥା ହିବେକେ ନା । ଯେ ପ୍ରକାରେ ପୂର୍ବେ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ରୀରା ଅଗ୍ନିକେ ରକ୍ଷା କରିତେନ, ତୁମି ଏହି ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମକେ ତତ୍ତ୍ଵପ ରକ୍ଷା କରିବେ ।”

ମହାର୍ଷିର ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଅକ୍ଷରେ ଅକ୍ଷରେ ପାଲନ କରିଯାଇଲେନ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ରକେ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଯେନ ସ୍ଵହତେ ଘୋବରାଜ୍ୟ ଅଭିଷିକ୍ତ କରିଲେନ । ତିନି ଜୀବିତରେ, ଏହି ମହା ଭାର ବହନ କରିବାର ଯୋଗ୍ୟତା କେଶବଚନ୍ଦ୍ରର ଆଛେ ଏବଂ ତିନି ଇହାଓ ବୁଦ୍ଧିଯାଇଲେନ ଯେ, ଅପରାଜିତ ଚିନ୍ତେ ଏହି ଗୁରୁଭାର ବହନ କରିବାର ଜ୍ଞାନ କୋନୋ ତ୍ୟାଗ ସ୍ଥିକାରେ ଏହି ସ୍ଵରକ ପଶ୍ଚାତ୍ପଦ ହିବେ ନା । ଏହି ପ୍ରସଦେ ପ୍ରିୟନାଥ ଶାନ୍ତି ଲିଖିଯାଇଛେ : “ବ୍ରଙ୍ଗେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରୀତି ଦେଖିଯାଇ ମହାର୍ଷି କେଶବବାସୁକେ ବ୍ରଜାନନ୍ଦ ଉପାଧି ଦିଯାଇଲେନ ଏବଂ ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମ ପ୍ରଚାରେ ତାହାର ବିଶେଷ ଅହୁରାଗ ଓ ତାହାତେ ତାହାର ଅହୁକୁଳଶକ୍ତି ଦେଖିଯାଇ ମହାର୍ଷି କେଶବବାସୁକେ ବ୍ରାହ୍ମସମାଜେର ଆଚାର୍ୟପଦେ ଅଭିଷିକ୍ତ କରିଯା ଛିଲେନ ।” କିନ୍ତୁ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ତିନି ବିନା ବାଧ୍ୟ କରିତେ ପାରେନ ନାହିଁ । ପ୍ରବୀନେରା ଇହାତେ ପ୍ରବଳ ବାଧ୍ୟ ଦିଯାଇଲେନ । ଅନେକ ଆପନ୍ତି ଉଠିଯାଇଲି, ବୃଦ୍ଧ ଆନନ୍ଦଚନ୍ଦ୍ର ବେଦାନ୍ତବାଗୀଶକେ ଆଚାର୍ୟପଦ ପ୍ରଦାନ କରିବାର ପ୍ରତାବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହିଲେଇଲି । କିନ୍ତୁ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥର ପ୍ରକୃତି ଛିଲ ଭିନ୍ନ ରୂପ ; “ତିନି ଯାହା ଯୋଗ୍ୟ ବଲିଯା ମନେ କରିଯାଇଛେ ତାହା ସମ୍ପଦ” କରିତେ ତିନି କୋନୋ ବାଧ୍ୟ-ଆପନ୍ତିହୁ ଗ୍ରାହ କରିଲେନ ନା । ତଥାନେ ବ୍ରାହ୍ମସମାଜେ ଉପବୀତଧାରୀ ବ୍ରାହ୍ମଗେର ଆଧିପତ୍ୟ ଛିଲ, ପାଛେ ବୈଶ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରର ଆଚାର୍ୟତ୍ୱ ବ୍ରାହ୍ମଗେର ସ୍ଥିକାର ନା କରେନ, ମେହି କାରଣେ ସମ୍ଭବତଃ ମହାର୍ଷି ତାହାକେ ‘ବ୍ରଜାନନ୍ଦ’ ବଲିତେନ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ର କିନ୍ତୁ ଚିରଦିନ ନିଜେକେ ‘କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ସେନ’ ବଲିଯାଇ ଗୌରବ ବୋଧ କରିଯାଇଛେ ।

এই অভিষেক কার্য মহৰির জোড়াসাঁকোর ভবনেই অন্তিম হইয়াছিল এবং এই উপলক্ষে তিনি যথেষ্ট জাঁকজমকের আয়োজন করিয়াছিলেন। এই শ্বরণীয় অন্তর্ভুক্ত একটি স্বন্দর বর্ণনা দিয়াছেন প্রতাপচন্দ্র মজুমদার। তিনি লিখিয়াছেন : “Great preparations were set on foot. The ceremonies were to be of unique and unprecedented grandeur. The great courtyard was festooned with garlands and lamps, and a classical pavilion with shrubs and flowers was constructed in the middle. A long service was held, at the end of which Keshub was presented with a sort of diploma, framed in gold, in which his main duties as Minister were set forth in beautiful language, the document being signed by Devendra Nath Tagore himself. He was also presented with a brightly emblazoned, velvet-lined casket containing an ivory seal, and the *Brahmo Dharma Grantha*, those being, as it were, the insignia of his office. The title of *Brahmananda* was also conferred upon him...The festivities and banquets that accompanied the occasion were on the princely style that distinguished all proceedings of the Tagores of Calcutta.” প্রতাপচন্দ্রের এই বিবরণ হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, দেবেন্দ্রনাথ তথন কী চক্ষে কেশবচন্দ্রকে দেখিতেন। কেশবচন্দ্র আচার্যপদে প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই দেবেন্দ্রনাথ প্রধান আচার্য বলিয়া অভিহিত হইতে থাকেন।

এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের জীবনের একটি শ্বরণীয় ঘটনার উল্লেখ করিতে হয়। পূর্বে যে সভার উল্লেখ করিয়াছি, কেশবচন্দ্র সেই মাঘোৎসবে তাঁহার স্ত্রীকে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। কর্মজীবনে প্রবিষ্ট হইয়া অবধি কেশব-চন্দ্র পুরুষদের শিক্ষার কথা যেমন চিন্তা করিয়াছেন, তেমনি সেই সঙ্গে তিনি অন্তঃপুরের মেয়েদের শিক্ষার বিষয়েও যত্নশীল ছিলেন। তাঁহার জীবনের ঘটনাবলী আলোচনা করিলে দেখা যাইবে যে, কেশবচন্দ্র আমাদের দেশের

ସକଳ ସମସ୍ତାକେ ସମଗ୍ରଭାବେଇ ଗ୍ରହଣ କରିଯା ତାହାର ମୀମାଂସାୟ ଆତ୍ମନିମୋଗ କରିଯାଇଲେନ । ସମାଜ ସେ ଏକଟି ଅଖଣ୍ଡ ଜୀବନେର ବିକାଶମାତ୍ର ତାହା କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ବହୁପୂର୍ବେଇ ଉପଲବ୍ଧି କରିଯାଇଲେନ । ମାନବୀୟ ସାଧନାର ଇତିହାସେ ଏହି ସେ ସ୍ଥଗ-ପରିବର୍ତ୍ତନ, ଇହାର ଗୋଡ଼ାର କଥା ସମାଜେର ସର୍ବାଦୀନ ଉନ୍ନତି । ସେହି ଜନ୍ମଇ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ମେମେଦେର ଅବରୋଧ ହିଁତେ ମୁକ୍ତ କରିଯା ସମାଜେର ମୁକ୍ତ ପ୍ରାନ୍ତନେ ତାହାଦିଗକେ ଆନିତେ ଚାହିଲେନ । ନିଜେର ଦ୍ଵୀକେ ଦିନ୍ବା ତିନି ଇହାର ପ୍ରଥମ ପରିକଳ୍ପନା କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ କାଜଟି ତାହାର ପକ୍ଷେ ଖୁବ ସହଜ ଛିଲ ନା । ତିନି ତଥିନେ ଏକାନ୍ପରିବାରଭୁତ ଛିଲେନ । ରକ୍ଷଣଶୀଳ ହିନ୍ଦୁସମାଜେର ଚକ୍ରେ ଜୋଡ଼ା-ସାଂକୋର ଠାକୁରବାଡ଼ିର ଆଚାର-ଆଚରଣ ତଥିନେ ବିଜାତୀୟ ବଲିଯାଇ ମନେ ହିଁତ । ତାହାର ଉପର କଲୁଟୋଲାର ସେନେରା ଛିଲେନ ନିଷ୍ଠାବାନ ବୈଷଣବ । ସେହି ବାଡ଼ିର କୁଳବନ୍ଧ ଠାକୁରବାଡ଼ି ଯାଇବେ, ଇହାତେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଅଭିଭାବକଦେର ଘୋରତର ଅମତ ଏବଂ ଆପଣି ଥାକା ସ୍ଵାଭାବିକ । ଦ୍ଵୀ ଜଗନ୍ମାହିନୀ ତଥିନ ବାଲୀତେ ପିତ୍ରାଲୟେ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଧର୍ମୋତ୍ସାହେ ଭୀତ ହଇଯାଇ ପରିଜନବର୍ଗ ଏହି ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଯାଇଲେନ । କିନ୍ତୁ ସେହି ଦୁର୍ଜୟ ବୀରେର ନିକଟ କୋନୋ ବାଧାଇ ବାଧା ବଲିଯା ମନେ ହିଁତ ନା । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାହିନୀ ଉପାଧ୍ୟାୟ ମହାଶୟ ଏହିଭାବେ ବର୍ଣନା କରିଯାଇଛେ । “ତିନି ରଜନୀତେ ଶିବିକା ସଦେ କରିଯା ବାଲୀତେ ଉପଚ୍ଛିତ ହିଁଲେନ । ରଜନୀତେ ପିତୃଗୁହ ହିଁତେ ପନ୍ଥୀକେ ବାହିର କରିଯା ଆନିଯା ପ୍ରାତେ ମହର୍ଷିର ଘୁହେ ଉପନୀତ ହିଁଲେନ । ମହର୍ଷି ଏବଂ ତାହାର ପରିବାରରୁ ସକଳେର ଆନନ୍ଦେର ପରିସୀମା ବହିଲ ନା ।...ଅନ୍ତଃପୁରେ ବିଶେଷ ଉପାସନା ହିଁଲ ।”

କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଓ ମହର୍ଷିର ଏହି ମିଳନକେ ଉପଲକ୍ଷ କରିଯା ତାହାର ଏକ ଜୀବନ-ଚରିତକାର ଯଥାର୍ଥେଇ ଲିଖିଯାଇଛେ : “The mature man of fifty joined himself to the eager youth of twenty-three, and they both agreed to work with a cheerfulness and enthusiasm which none had experienced before.” ବ୍ରାହ୍ମଧର୍ମେର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଇତିହାସ ତାଇ ଏହି ତକ୍ରଣ ଓ ପ୍ରୋତ୍ତରେ ମିଳିତ ଉତ୍ସମେରଇ ଇତିହାସ । ମହର୍ଷି ସେ ଆଶା ଲଇଯା କେଶବଚନ୍ଦ୍ରକେ ଆଚାର୍ଯ୍ୟର ପଦେ ଅଭିଭିତ୍ତ କରିଯାଇଲେନ, ସକଳେଇ ଅନ୍ଧକାଳ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିଲେନ ସେ ତାହାର ସେହି ଆଶା ଅପାତ୍ରେ ଗୁଣ୍ଠ ହସ୍ତ ନାହିଁ ।

তিনি সত্যই সেই গুরুত্বার অপরাজিত চিত্তে দিবারাত্রি বহন করিয়া চলিলেন। এখন হইতে কেশবচন্দ্রের চিন্তা হইল কিসে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের উন্নতি হয়, কিসে ব্রাহ্মদিগের মনের মালিন্য দূর হয়। অতঃপর তিনি তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিত্য যেন এই দিকে প্রয়োগ করিলেন। আচার্যপদে বৃত্ত হইবার অব্যবহিত পরেই তিনি স্বগৃহ হইতে বহিক্রিত হইলেন। কথিত আছে, তাঁহার জ্যেষ্ঠতাত ও জ্যেষ্ঠাতা কেশবচন্দ্রকে একথানি পত্র লিখিয়া তাঁহাকে কলুটোলার বাড়িতে ফিরিতে নিবেধ করিয়া দিয়াছিলেন। ইহাতে কেশবচন্দ্র একটু বিচলিত বোধ না করিয়া পারেন নাই। এতদিন যাহা তিনি করিয়া আসিয়াছেন, তাহা নিজের বাড়িতে বসিয়া করিয়াছেন, তাঁহার স্বাধীনতায় অভিভাবকরা এতদিন হস্তক্ষেপ করেন নাই। এখন তিনি সহস্র নিজেকে নিরাশ্রয় মনে করিলেন। বিষয়টি যখন দেবেন্দ্রনাথের গোচরে আসিল তিনি তখনি কেশবচন্দ্রকে আশ্বাস দিয়া বলিলেন, “আমার গৃহ তোমার গৃহ, তুমি স্বথে এই গৃহে বাস কর।” তখন হইতে তিনি জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়িতে সন্তোষ পরম সমাদরে বাস করিতে লাগিলেন। মহর্ষি যে কেশবচন্দ্রকে যথার্থ পুত্রতুল্য মনে করিতেন তাহা পরবর্তী আর একটি ঘটনায় প্রকাশ পাইল। তিনি পৈত্রিক সম্পত্তি উকারের ব্যাপারে কেশবচন্দ্রকে যথেষ্ট সাহায্য করিয়াছিলেন। বিষয়টি হাইকোর্ট পর্যন্ত গিয়াছিল, কিন্তু মোকদ্দমা অধিক দূর অগ্রসর হইবার পূর্বে, কেশবচন্দ্রের অংশের বিংশতি সহস্র মুদ্রা জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেন ‘এ্যাটর্নি মারফৎ তাঁহাকে অর্পণ করিলেন।’ যে কারণে তিনি গৃহ হইতে বিতাড়িত হইয়াছিলেন, তাঁহার এক সঙ্কটময় পীড়া উপলক্ষে তাঁহার নিরসন হয় এবং তিনি পুনরায় স্বগৃহে হান পাইয়া-ছিলেন। এই সময় কেশবচন্দ্রের প্রথম পুত্র নির্মলচন্দ্রের জন্ম হয় (ডিসেম্বর, ১৮৬২)।

আরোগ্য লাভ করিয়া কেশবচন্দ্র আবার উৎসাহের সহিত কাজকর্ম করিতে আরম্ভ করেন, যথারীতি উপদেশ ও বহুতাহারা ব্রাহ্মসমাজের হিতসাধন করিতে লাগিলেন। ভবানীপুর ব্রাহ্মসমাজে প্রদত্ত ‘ব্রাহ্মসমাজ ও সমাজসংস্কার’ তাঁহার এই সময়কার একটি বিখ্যাত বক্তৃতা। এই সময়ে

(১৮৬৩) আমরা কেশবচন্দ্রকে গ্রীষ্মান পাদরিদের সঙ্গে সংগ্রামে প্রবৃত্ত হইতে দেখি। দুই বৎসর পূর্বে কুম্ভনগরে ডাইসনের সঙ্গে তিনি একবার বিতর্কে প্রবৃত্ত হইয়াছিলেন। এইবার তাঁহার প্রতিপক্ষ দাঢ়াইলেন রেভারেণ্ড লালবিহারী দে। তাঁহার হাতে ছিল ‘ইণ্ডিয়ান রিফর্মার’ নামে একখানি ইংরেজি কাগজ। ইংরেজিতে সুপণ্ডিত ও কৃতবিত্ত এই রেভারেণ্ড লালবিহারী দে-র নিকট বাঙালির কৃতজ্ঞ ধাকিবার দুইটি কারণ আছে। প্রথম, বাংলার চিরস্তন কৃপকথাকে তিনিই সর্বপ্রথম *Folk Tales of Bengal* নামক পুস্তকের মাধ্যমে যুরোপের সাহিত্যসমাজে তুলিয়া ধরেন; দ্বিতীয়, বাংলার চার্চীর জীবনের আশা-আকাঙ্ক্ষাকে সর্বপ্রথম কৃপ দিয়া তিনিই রচনা করেন বিখ্যাত গ্রন্থ *Bengal Peasant Life* এবং ইংরেজি ভাষায় রচিত হইলেও গোবিন্দ সামন্তের জীবন-কথা শিক্ষিত বাঙালি কোনো দিনই বিস্মিত হইবে না। যে লিপিচাতুর্য ব্রাহ্মবিরোধী রচনায় প্রকাশ পাইয়াছিল, এই বই দুইখানিতেও লালবিহারী দে তাঁহার অভ্রান্ত নির্দেশন রাখিয়া গিয়াছেন। ১৮৬৩ গ্রীষ্মানের এগ্রিল মাসে জেনারেল এসেমব্লি ইনষ্টিউসনে ব্রাহ্মধর্মের সহজজ্ঞান বিষয়ে দে সাহেবে একটি লিখিত বক্তৃতা পাঠ করিলেন। তাঁহার এই বক্তৃতা ডাইসনের চিন্তারই প্রতিধ্বনি মাত্র। তাঁহার বলিবার কথা ছিল যে, ব্রাহ্মধর্ম একটি ‘Fluctuating religion’ মাত্র—ইহার অতিরিক্ত কিছু নয়। দর্শকদের মধ্যে কেশবচন্দ্র ছিলেন অন্ততম। দে সাহেবের বক্তৃতা শেষ হইলে পরে তিনি তখনই ঘোষণা করিলেন যে তিনি ইহার প্রতিবাদ করিবেন। কয়েকদিন পরেই সমাজের দোতলা ঘরে কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা দিলেন; ইহাই তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ বক্তৃতা *The Brahmo Samaj vindicated*। পাদরি ডফ সাহেব ইহা শুনিবার জন্য স্বয়ং সেই সভায় উপস্থিত ছিলেন। দে সাহেবের বক্তৃতাটি ‘ইণ্ডিয়ান রিফর্মার’ কাগজে মুদ্রিত হইয়াছিল। রিফর্মারের সেই সংখ্যাটি হাতে লইয়াই কেশবচন্দ্র মধ্যের উপর উঠিয়া দাঢ়াইয়া যখন বলিলেন,—“ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন হইয়াছে তাহা বিবেকের অঘৰোধেই হইয়াছে। প্রথমে বেদান্তের প্রতি আমাদের অগাধ শ্রদ্ধা ছিল, কিন্তু যখন দেখা গেল যে, উহার মধ্যে এমন সব মত আছে যাহাতে সায় দেওয়া চলে না, তখন যদি বেদান্তের সম্যক

অভ্রান্ততায় বিশ্বাস পরিবর্তিত হইয়া থাকে, তাহা কি দোষের ?... ব্রাহ্মধর্মে  
যে পরিবর্তন আরোপিত হইয়াছে, সে পরিবর্তন কি শ্রীষ্টধর্মের ইতিহাসে  
নাই ?” তখন ডফ সাহেব পর্যন্ত তাহার যুক্তির সারবত্তা উপলক্ষ্য করিয়া  
যারপর নাই বিশ্বিত হইয়াছিলেন। রেভারেণ্ড দে তাহার বক্তৃতায় আর  
একটি অপবাদ দিয়াছিলেন ; তিনি বলিয়াছিলেন—ব্রাহ্মসমাজ বাইবেলের  
সত্য অপহরণ করিয়াছে। ইহারই উভয়ে সেদিন কেশবচন্দ্রের কঠো ধ্বনিত  
হইয়াছিল সেই ঐতিহাসিক বাণী : “All truth is God's truth, and  
therefore common to us all, Truth is no more European  
than Asiatic, no more Biblical than Vedic, no more Chris-  
tian than Heathen : it is no more yours than mine.”  
কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাবলী যাহারা অনুশীলন করিয়াছেন তাহারাই লক্ষ্য  
করিবেন যে, তাহার বক্তৃতায় emotion বা আবেগ থাকিত সত্য, কিন্তু  
সেই সম্মে যুক্তিও থাকিত প্রচুর। এবং সেইসব যুক্তি যেমন শান্তিত, তেমনি  
শৃঙ্খলাবন্ধ ও ভাবসমৃদ্ধ। কেশবচন্দ্রকে যাহারা কেবলমাত্র emotional বা  
ভাবুক বলিয়া চিত্রিত করেন, তাহারা তাহার intellect-এর সক্ষীণ লন নাই ;  
যদি লইতেন তাহা হইলে দেখিতে পাইতেন যে, একমাত্র কেশবচন্দ্রের মধ্যেই  
ভাবুকতা ও মনীষার আশৰ্চ্য সমন্বয় ঘটিয়াছিল। পরবর্তীকালে এই ধারা  
অনুসরণ করিয়াই স্বরেজনাথ স্বরেজনাথ, বিপিনচন্দ্র বিপিনচন্দ্র হইতে  
পারিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতার একটি ফল এই হইয়াছিল যে, রামমোহনের  
সময় হইতে বাংলা দেশে শ্রীষ্টান পাদরিদিগের সহিত যে বিতর্ক চলিয়া  
আসিতেছিল এইবার তাহার পরিসমাপ্তি ঘটিল। ব্রাহ্মসমাজের সমগ্র  
ইতিহাসে শ্রীষ্টান প্রচারকদিগের বিরুদ্ধে কেশবচন্দ্রই ছিলেন সর্বশ্রেষ্ঠ যোদ্ধা।  
তারপর এই দেশ হইতে চলিয়া যাইবার প্রাক্কালে ডফ সাহেব যখন বলিয়া  
গেলেন—“Brahmo Samaj is a power”—তখন হইতে বাংলাদেশে  
শ্রীষ্টান পাদরিগণ নিরুত্তর হইয়া পড়িলেন। তাহারা আর ব্রাহ্মধর্মের বিরুদ্ধে  
বিতর্কে প্রবৃত্ত হইতে সাহস পান নাই। ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে কেশব-  
চন্দ্রের এই ভূমিকাটি বিশেষভাবেই অনুধাবনযোগ্য। পাদরিদের তিনি

তর্ক্যুদ্দে নিরস্ত করিয়াছেন সত্য, কিন্তু বাংলা তথা ভারতবর্ষে শ্রীষ্টের মহত্ত্ব প্রচারে সেদিন তিনিই ছিলেন সর্বাগ্রগণ্য। পৃথিবীর কোনো বিশ্বাসী শ্রীষ্টানও বুঝি শ্রীষ্টের প্রকৃত মহত্ত্ব এমনভাবে হৃদয়ঙ্গম করিয়া সকলের সম্মুখে তুলিয়া ধরিতে পারেন নাই যেমন পারিয়াছিলেন ব্রাহ্ম কেশবচন্দ্র সেন।

কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের কর্মজীবনের আর একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল ‘ব্রাহ্মবন্ধু সভা’ হাপন। “‘ব্রাহ্মধর্ম ও তত্ত্বজ্ঞান প্রচার, পুস্তক প্রণয়ন, স্ত্রীশিক্ষা বিধান ইত্যাদি লক্ষ্য লইয়া’” অনেকটা বেথন সোসাইটির অঙ্গসরণে এই সভা সংস্থাপিত হয়। অন্তঃপুরের মেয়েদের ধর্মবিবরহিত শিক্ষাদান করা উচিত নয়, দেখিতে পাই, তখন হইতেই কেশবচন্দ্র এই মতের একজন সমর্থক। এই ব্রাহ্মবন্ধু সভাতেই দেবেন্দ্রনাথ ‘ব্রাহ্মসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরামুক্তি বৃত্তান্ত’ শীর্ষক তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ ভাষণ দিয়াছিলেন। এই ভাষণেই তিনি বলিয়াছিলেন—“‘ব্রহ্মানন্দ তো কোন আভাব রাখেন না।’” বলা বাহ্যিক, কেশবচন্দ্রের সর্বাঙ্গীন উন্নতিসাধক বিবিধ প্রয়াস লক্ষ্য করিয়াই দেবেন্দ্রনাথ এই কথা বলিয়াছিলেন।

দেবেজ্ঞনাথ ঠাকুর ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর একে একে বিশ বৎসর অতিক্রান্ত হইল। এই দীর্ঘকালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্মের প্রভাব যথেষ্ট বৃক্ষ পাইয়াছে; এবং কেশবচন্দ্র ঘোগদান করিবার পর সেই প্রভাব যেন দ্বিগুণ বৃক্ষ পাইল। তাহাকে পাইয়া ব্রাহ্মসমাজ যেন জমিয়া ভরিয়া উঠিল। সময় অমুকুল বুঁবিরা, ভারতবর্ষের অন্তান্ত অংশের সহিত প্রত্যক্ষভাবে পরিচিত হইবার জন্য কেশবচন্দ্র এইবার প্রচারে বাহির হইবেন স্থির করিলেন। কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ সম্পর্কে তখন বোঝাই ও মাদ্রাজের শিক্ষিতদের মধ্যে কিছু কৌতুহলেরও স্থষ্টি হইয়াছে। তাঁহাদের নিকট সমাজের বাণী বহন করিয়া লইয়া যাইবার পক্ষে কেশবচন্দ্র অপেক্ষা আর যোগ্য ব্যক্তি সেদিন কে ছিলেন? সেদিন তো তাঁহারই বলিষ্ঠ কঠিকে আশ্রয় করিয়া উদার সার্বভৌমিক ধর্মের বাণী ভারতের সর্বত্র এবং ভারতের বাহিরেও সর্গোরবে প্রচারিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের ধর্মপ্রচার শঙ্করাচার্য বা শ্রীচৈতন্তের ধর্মপ্রচারের সহিত অনেকটা তুলনীয়। কেশবচন্দ্রের প্রচারব্যাপ্তার সঙ্গী ছিলেন অমন্দাচরণ চট্টোপাধ্যায়।

মাদ্রাজ। ২২ ফেব্রুয়ারি, ১৮৬৪।

একটি স্কুল হলে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়—*The duties and responsibilities of educated Madrasis* এবং বক্তৃতার সময় ছিল সক্ষ্যা ছয়টা। যথাসময়ে কেশবচন্দ্র গিয়া দেখিলেন, “হলে প্রায় সাত শত লোক উপস্থিত। মাদ্রাজ টাইমস এবং অন্তান্ত পত্রিকায় বিজ্ঞাপন দেওয়া হইয়াছিল, এবং তিনশত কার্ডমাত্র বিতরণ করা হইয়াছিল, তাহাতেই এত লোকের সমাগম। স্থানীয় শিক্ষিত এবং প্রধান প্রধান লোকেরা প্রায় সকলেই আসিয়াছেন। পূর্ণ দুই ঘণ্টাকাল বক্তৃতা হইল, সকলে অতি নিষ্ঠকভাবে তাহা শ্ববণ করিলেন।...কেশবচন্দ্রকে বক্তৃতাত্ত্বে প্রায় আধ ঘণ্টাকাল সেখানে থাকিতে হইল, কেন না শত শত

লোক তাঁহাকে ঘিরিয়া দাঢ়াইল এবং সকলেই তাঁহার প্রতি অনুরাগ প্রকাশ করিতে লাগিল ।”

বোম্বাই । ১৭ই মার্চ ।

হানীয় টাউন হলে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন । বক্তৃতার বিষয়—*The Rise and Progress of the Brahmo Samaj* এবং সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতা শুনিবার জন্য প্রচুর লোকসমাগম হইয়াছিল । বোম্বাইয়ের লোক লিখিত বক্তৃতা শুনিতেই অভ্যন্ত। কেশবচন্দ্রের মৌখিক বক্তৃতা শুনিয়া তাহারা বিশ্বিত হইল । সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, এই বক্তৃতার বোম্বাইয়ের প্রায় সকল সন্ন্যাস ব্যক্তিই উপস্থিত ছিলেন । স্নার জামসেদজি জিজিভয়, বিচারপতি টকর, জগন্নাথ শঙ্কর শেষ্ঠ, স্নার আলেকজান্দার গ্রান্ট বার্ট, বিচারপতি নিউটন, বিচারপতি পাউচ, গ্রীষ্মায় মিশনারি উইলসন, ট্রোবেল, মি: বাড'উড, অধ্যাপক বুহলার প্রভৃতিকে শ্রোতৃমণ্ডলীর মধ্যে পাইয়া কেশবচন্দ্র যথেষ্ট উৎসাহ বোধ করিলেন । তিনি দেড় ঘণ্টা বক্তৃতা করিলেন । ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাস দিয়া তিনি বক্তৃতা শুরু করেন এবং তারপর সমাজসংস্কারে পৌত্রলিকতা বর্জন করা যে প্রয়োজন, এক অধিতীর ঈশ্বরে দৃঢ় বিশ্বাস ভিন্ন যে উহা সিদ্ধ হইতে পারে না—ইহাই সকলকে সুন্দরভাবে বুঝাইয়া দিলেন । মাদ্রাজ ও বোম্বাইয়ের সকল কাগজেই কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাগুলির বিশদ বিবরণ প্রকাশিত হইয়াছিল ।

মাদ্রাজ, বোম্বাই ও পুণ্য প্রভৃতি স্থানে কেশবচন্দ্র শুধু ধর্মপ্রচারই করেন নাই, সেইসব অঞ্চলের বহু বিশিষ্ট ব্যক্তির সহিত তিনি গভীরভাবে মেলামেশাও করিয়াছেন, তাঁহাদের সহিত ভাবের আদান প্রদান করিয়াছেন, এবং জাতিভেদ, পৌত্রলিকতা, ব্রাহ্মসমাজ প্রভৃতি বিভিন্ন বিষয়ে যেমন আলাপ করিয়াছেন, তেমনি সর্বভাবতীয় ঐক্যের কথাও আলোচনা করিয়াছেন । বাঙালি, বেহারী, মাদ্রাজী প্রভৃতি বিভিন্ন জাতি বিভিন্ন প্রদেশের অধিবাসী হইলেও, আসলে তাহারা সকলেই যে এক জাতি—ভারতবাসী—এই ঐক্যবোধের বাণী সেদিন সর্বপ্রথম কেশবচন্দ্রের কর্তৃতৈ ধ্বনিত হইয়াছিল । কোথাও কেহ কেহ তাঁহাকে নিম্নৰূপ করিয়া সমান

দিয়াছে। এমন কি, গ্রীষ্মান প্রচারকদিগের সহিতও তিনি সমানভাবেই মেলামেশা করিয়াছেন। বোঁসাইতে রেভারেণ্ড ডাঃ উইলসন তো তাঁহাকে স্বর্গহে নিমন্ত্রণ করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। মহারাজা দলীপ সিং পর্যন্ত তাঁহার সহিত আলাপ করিয়া কৃতার্থ হইয়াছিলেন। সর্বত্র সকলেই তাঁহার জীবনের বিশ্বাস, উৎসাহ ও উত্তম দেখিয়া মুঞ্চ হইল। তাঁহার হৃদয়ের অগ্নি যেন সর্বত্র বিস্তীর্ণ হইল। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের এই আদর্শকে সম্মুখে রাখিয়াই সমাজের প্রচারকগণ প্রচারকার্যে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। এইভাবে ব্রাহ্মধর্মের বিজয়পতাকা উড়াইয়া এবং সর্বভারতীয় ঐক্যবোধের বাণী প্রচার করিয়া কেশবচন্দ্র এপ্রিলের মাঝামাঝি কলিকাতায় ফিরিলেন।

ব্রাহ্মসমাজে তখনো জাতিভেদ বিদ্যমান ছিল। কেশবচন্দ্র প্রথম হইতেই ইহা নির্মূল করিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার জন্য তিনি অসবর্ণ বিবাহকে উৎকৃষ্ট উপায় বলিয়া মনে করিলেন। তাই দেখিতে পাই যে, বোঁসাই হইতে ফিরিয়া তিনি এই বিষয়ে আবার উত্তোলী হইলেন। তুই বৎসর পূর্বে প্রথম অসবর্ণ বিবাহ দিয়া তিনি বহু অকল্যাণের আকর জাতিভেদের মূলে কুঠারাঘাত করিয়াছিলেন এবং পরে “ইণ্ডিয়ান মিরাবে এই বিষয়ে প্রবন্ধ লিখিয়া তিনি সকলকে অবহিত করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ফল কিন্তু ভালো হইল না। স্বরং প্রাধানাচার্য ইহা অনুমোদন করিলেন না। প্রাচীনপন্থী ব্রাহ্মরা কেশবচন্দ্রের প্রতি বিরুদ্ধ হইলেন। তাঁহারা তখনই দেবেন্দ্রনাথকে কেশবচন্দ্র সহকে সাবধান করিয়া দিলেন। ব্রহ্মানন্দের প্রতি মহৰ্ষির অসাধারণ অভ্যর্গ, তাই মুখে কিছু বলিলেন না, “কিন্তু মহৰ্ষির মনে মহৰ্ষির অসাধারণ অভ্যর্গ, তাই মুখে কিছু বলিলেন না, “কিন্তু মহৰ্ষির মনে একটি গৃঢ় রেখাপাত হইল, তাহাতে আর কোনো সংশয় নাই।” কেশবচন্দ্র যখন বোঁসাই ও মাদ্রাজে প্রচার করিতে গিয়াছিলেন, তখন সমাজে আর একটি অসবর্ণ বিবাহ সংঘটিত হয় এবং প্রবীণ ব্রাহ্মরা ইহাতে ঘোরতর আপত্তি তুলিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মসমাজের উত্তোলে সমাজসংস্কারের বিষয়টি আলোচনা করিবার জন্য তাঁহারা দেবেন্দ্রনাথকে এই সময় বিশেষভাবে অনুরোধ করেন। কলিকাতায় ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র বুঝিতে পারিলেন যে, ব্যাপারটি অনেক দূর পর্যন্ত গড়াইয়াছে এবং নবীন ও প্রবীণ দলের মধ্যে

এই লইয়া বেশ একটি অসন্তোষের ভাবও দেখা দিয়াছে। বিছেদের ইহাই ছিল পূর্বাভাব।

উপবীতের প্রশ়িটি আবার উঠিল। তখনো উপবীতধারী উপাচার্যদের দ্বারা বেদীর কার্য সম্পন্ন করা হইত। মহর্ষি কেশবচন্দ্রের বুক্তির চাপে পড়িয়া পৈতা ত্যাগ করিয়াছেন বটে কিন্তু সমাজে যাহারা উপাসনাদির কাজ করিতেন তাহাদের সকলেরই পৈতা ছিল। ইহারা ছই দিকই বজায় রাখিয়া চলিতেন—“ইহারা উপবীত ধারণ করিয়া হিন্দুসমাজের সহিত ক্রিয়াকলাপে যোগ রাখিয়া, সমাজের উপাসনাদির কার্য করিতেন, অর্থের সহিতও সমন্বয় ছিল।” ধর্মজীবনে এইরূপ কপট ব্যবহার কেশবচন্দ্র সহ করিতে পারিতেন না। তখন তিনি সোজাস্বজি বিবরণ মহর্ষির নিকট উপস্থাপিত করিলেন। গুরুতর মতভেদ দেখা দিল। এই প্রসঙ্গে উপাধ্যায় মহাশয় যথার্থই মন্তব্য করিয়াছেন যে, “কেশবচন্দ্র প্রত্যেক সত্য ও তত্ত্ব জীবনের ক্রিয়ায় পরিণত না করিয়া নিশ্চিন্ত থাকিতেন না, মহর্ষি সত্যে ও তত্ত্বে মুক্ত হইয়া উহাতেই আবদ্ধ থাকিতেন, বাহিরে কিছু হইল কি না, তৎসমস্কে উদাসীন থাকিতেন।”

দেবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিভদ্বির সহিত কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিভদ্বির একটা মূল পার্থক্য ছিল এই যে, একজনের মানসপ্রকৃতি ছিল সংবৰ্ধণশীলতার গভীর মধ্যে নিবন্ধ। আর অন্তজনের প্রকৃতিতে ছিল একটা উদার সর্বজনীন ভাব, যাহার মধ্যে ব্রাহ্মণ-শুদ্র প্রভৃতি জাতিবিচারের প্রশ়ি লেশমাত্র ছিল না; দেবেন্দ্রনাথ চাহিয়াছিলেন একটি আদর্শ হিন্দুসমাজ গঠন করিতে এবং ব্রাহ্মসমাজের কাঠামোর মধ্যে উপনিষদের ভিত্তিতে প্রাচীন হিন্দুত্বেরই পুনরুত্থান ছিল তাহার কাম্য। তাহার আধ্যাত্মিকপ্রতিভা বিকশিত হইয়াছিল, অনেকটা আর্যমনীবার ধৰ্মে বেদকে আশ্রয় করিয়া। এইজন্তই তিনি ব্রাহ্মসমাজের বেদীতে অব্রাহ্মণ কোনো উপাচার্যকে স্থান দিবার বিপক্ষে ছিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি ছিল সম্পূর্ণ ভিন্ন ধরণের। তিনি চাহিয়াছিলেন একটি নৃতন সমাজ গঠন করিতে, একটি নৃতন ধর্ম স্থাপন করিতে—যে সমাজে, যে ধর্মে জাতিভেদের স্থান নাই। দেবেন্দ্রনাথ পৌত্রিকতা বর্জন করিয়াছিলেন সত্য, কিন্তু বিবাহাদি অনুষ্ঠানে তিনি

হিন্দুবিধি মানিয়া চলিবার পক্ষপাতীই ছিলেন, যদিও প্রথম ব্রাহ্মবিবাহ তাঁহারই পরিবারে হইয়াছিল। দেবেন্দ্রনাথ বুঝিতে পারেন নাই যে সময়ের পরিবর্তন হইয়াছে, সমগ্র মানবজাতি এমন এক মানবপরিবারভুক্ত হইতে চলিয়াছে। ব্রাহ্মণ-শূণ্ডে বৈষম্য এই যুগে অচল। কেশবচন্দ্রের প্রতিভার যুগের এই দাবী ধরা পড়িয়াছিল—“The demands of the new generation fell upon him thick and fast waiting for a ready response”, এবং তাঁহার বৈপ্লবিক মনীষা কি ভাবে সেই দাবী পূরণ করিয়াছিল, অতঃপর আমরা সেই ইতিহাস আলোচনা করিব।

কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজকে একটি সর্বভারতীয় ক্লপ দিবার কথা এইবার কেশবচন্দ্র বিশেষভাবে চিন্তা করিতে লাগিলেন। বোঁসাই ও মাদ্রাজ হইতে ফিরিয়া আসিয়া অবধি তিনি বিষয়টির গুরুত্ব অনুভব করিয়াছেন এবং তাঁহার সমগ্র প্রতিভা ও শ্রম ইহার জন্য নিয়োগ করিতে দৃঢ়-সন্দেশ হইলেন। বাংলার বাহিরে এখানে ওখানে যত সমাজ তখন স্থাপিত হইয়াছে, তাহার সবগুলিকে তিনি গ্রিকের স্থে বাধিতে চাহিলেন। দেবেন্দ্রনাথও পূর্বে এই চেষ্টা করিয়াছিলেন। ‘প্রতিনিধিসভা’ কেশবচন্দ্রের এই উদ্যমের ফল। ১৮৬৪ খ্রীষ্টাব্দের, ৩০শে অক্টোবর তারিখে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের দোতলা ঘরে এই সভার প্রথম অধিবেশন বসিল। দেবেন্দ্রনাথ সভাপতি। প্রতিনিধিসভা স্থাপনের উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায় বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র বলিলেন: “ধর্মকে জীবনে পরিণত করিবার প্রণালী লইয়া মতভেদ ঘটিয়াছে। ব্রাহ্মধর্মে একত্ব এবং বহুত্বের সামঞ্জস্য আছে, ইহাই ইহার মহৱ। ব্রাহ্মধর্মে মূল মতে গ্রিক্য, প্রণালী সমন্বে স্থাপিন্ত। এইটি দৃষ্টিশ্লে রাখিয়া সকল সমাজের একত্ব হওয়া সমুচ্চিত। এই উদ্দেশ্য সাধন জন্য ‘প্রতিনিধিসভা’ স্থাপন করিবার প্রস্তাব উপস্থিত। সকল সমাজ একত্ববন্ধনে বদ্ধ হইয়া সর্বত্র ব্রাহ্মধর্মের সত্য প্রচার করিবেন, এই ইহার লক্ষ্য হইবে।” যথারীতি সভা স্থাপিত হইল; দেবেন্দ্রনাথ উহার সভাপতি হইলেন, কেশবচন্দ্র সম্পাদক। এই একই সময়ে কেশবচন্দ্র ‘ধর্মতত্ত্ব’ নামে একখানি বাংলা পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন।

কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রণালী যাহারা অনুধাবন করিয়াছেন তাঁহারা একটি

জিনিস লক্ষ্য করিয়া বিশ্বিত হইবেন। কর্মজীবনের প্রত্যেক অধ্যায়, প্রত্যেক স্তরে তিনি চাহিয়াছেন উন্নতি ও বিস্তার এবং পুরাতনকে তিনি সব সময়ই নৃতনের মধ্যে আত্মসাং করিয়া লইয়া ধাপে ধাপে অগ্রসর হইয়াছেন। কারণ তিনি ছিলেন নৃতন যুগের একজন নৃতন মাহুষ। ‘বায়োগ্রাফি অব এ নিউ ফেথ’ গ্রন্থের লেখক এই প্রসঙ্গে যথার্থই মন্তব্য করিয়াছেন যে, “with the progress of ideas and with the expansion of scope of activities, old machinery must give place to new, and old institutions merge into new,” এবং তাহার পূর্বাপর কার্যপদ্ধতি যদি বিশ্লেষণ করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে, কল্টোলার সেই সান্ধ্য-স্কুল, গুড়-উইল ফ্রেটারনিটি ও ব্রহ্মবিদ্যালয়ের অনিবার্য পরিণতি হিসাবে যেমন একদিন সঙ্গত সভার আবির্ভাব হইয়াছিল, আজ সেই সঙ্গত সভারই স্বাভাবিক পরিণতি হিসাবে দেখা দিল প্রতিনিধিসভা। ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিয়া অবধি কেশবচন্দ্র সর্বদাই ইহার consolidation চাহিয়াছেন—সমস্ত সমাজগুলিকে একজ্যোত্ত্বে বাঁধিতে চাহিয়াছিলেন। ব্রাহ্মবন্ধুসভা ছিল ইহারই প্রথম প্রয়াস। তখন কলিকাতার চারটি সমাজকে লইয়া সমগ্র ভারতবর্ষে ব্রাহ্মসমাজের সংখ্যা ছিল ৪৫টি। ১৮৬৪তে সেই সংখ্যা দাঁড়াইল পঞ্চাশে এবং সমগ্র ভারতে ব্রাহ্মধর্মবলদ্ধীর সংখ্যা তখন দুই হাজার ছিল। প্রতিনিধিসভার প্রয়োজন তখন ঐতিহাসিক কারণেই অনিবার্যক্রমে দেখা দিয়াছিল এবং সেই সভার মধ্য হইতেই কেশবচন্দ্র তাহার বৈপ্লবিক কার্যপদ্ধতি আর একবার ঘোষণা করিলেন; প্রচারকর্য, সমাজসংস্কার ও জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষাবিস্তার, স্বীজাতির উন্নতিবিধান, এবং জাতিভেদ দূর করিয়া বিবাহ প্রভৃতি সামাজিক ক্রিয়াকর্মের বিধিনিয়মের আমূল পরিবর্তন সাধন—এই সব বিভিন্ন ও বহুমুখী উচ্চমের ভিতর দিয়া কেশবচন্দ্র ধর্মকে প্রাত্যহিক জীবনে কৃপারিত করিতে চাহিলেন। মোট কথা, “The Pratinidhi Sabha was intended to be an effective machinery for consolidating the Samajes and for organising mission work, extensively and intensively,” এবং ইহার ভিতর দিয়াই তিনি ব্রাহ্মসমাজকে একদিকে গণতন্ত্রপ্রণালীতে

সুগঠিত করিতে চাহিলেন এবং অন্য দিকে বিভিন্ন প্রদেশের শিক্ষিত, উন্নতি-কামী, সংস্কারপ্রয়াসী ব্যক্তিগণের সহিত সহযোগিতা করিয়া সমস্ত ভারতের জন্য একটি 'চার্চ' স্থাপনের পরিকল্পনা গ্রহণ করিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে ইহাই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্য দিয়া কৃপ লইয়াছিল। সকল বিষয়ে আমূল পরিবর্তন প্রয়াসী ও বিপ্লবাত্মক প্রগতির পক্ষপাতী কেশবচন্দ্রের চিন্তা ভাবনার সহিত ব্রহ্মগুলি দেবেন্দ্রনাথের মিল না থাকাই স্বাভাবিক এবং সেই কারণেই দেখিতে পাই, তিনি কেশবচন্দ্রের বিবিধ সংস্কারকার্য সম্পূর্ণরূপে অনুমোদন করিতে কুঠা বোধ করিতেন।

ব্রাহ্মসমাজের প্রচার কার্য ও ইহার সহিত ট্রাঈলিগের প্রকৃত সম্পর্ক কি, এই বিষয়টি বিশেষভাবে আলোচিত হইল। তৃতীয় অধিবেশন ব্রাহ্মসমাজ গৃহে হয় নাই, হইতে দেওয়া হয় নাই, ইহা চিংপুর রোডে হিন্দু মেট্রোপলিটান কলেজে হইয়াছিল। এই অধিবেশনে প্রতিনিধিসভা সিদ্ধান্ত করিলেন যে ট্রাঈলিগণ সমাজের সম্পত্তিরই স্বাসরক্ষক, কিন্তু সমাজের প্রচারকার্য নিরস্ত্রণ করিবার ক্ষমতা ইঁহাদের থাকিতে পারে না, তাহা হইলে রামমোহনের ট্রাইলিডেই মিথ্যা হইয়া যায়।

যতই দিন যাইতে লাগিল গ্রাচীন ও নবীন দলের মধ্যে বিরোধ ততই বৃদ্ধি পাইতে লাগিল; একদিকে ব্রহ্মানন্দী দল, অন্যদিকে মহর্ষির দল—প্রস্তাবের প্রতি বিদ্রোহভাবাপন্ন হইয়া উঠিতে লাগিলেন। ১৮৬৫ আষ্টাদেই বিষয়টি চরমে উঠিল। সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর মহর্ষির আত্মচরিতের ইংরেজি অনুবাদের ভূমিকায় এই বিষয়টির একটি স্বন্দর বিশ্লেষণ দিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন—“Keshub was a reformer of a more pronounced type. A time came when Maharshi could no longer pull together with his conservatism...he drew back in alarm...A struggle between two such temperaments and such opposite ideas was bound to end in disruption and matters soon came to a crisis”. কিন্তু আমরা জানি বিচ্ছেদের আরো একটি কারণ ছিল। ১৮৬৫-র শরৎকালের ঝড়ে সমাজগৃহ ক্ষতিগ্রস্ত হওয়ায় গৃহসংস্কার প্রয়োজন

হইল। সেই সময়ে মহর্ষির গৃহেই উপাসনার ব্যবস্থা হয়। নভেম্বর মাসের এক বৃক্ষবার সন্ধিয়ায় কেশবচন্দ্র করঞ্জেকজন উপবীতত্যাগী উপাচার্যসহ যথন জোড়াসাঁকোয় মহর্ষির ভবনে আসিলেন তখন তিনি দেখিলেন যে তাঁহারা আসিবার পূর্বেই উপবীতধারী উপাচার্যগণ মহর্ষির নির্দেশে উপাসনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন।

—এমন কেন হইল? বিশ্বুক চিত্তে প্রশ্ন করিলেন কেশবচন্দ্র।

—ইহা তো আর সমাজগৃহ নহে, ইহা একজনের বাটীতে উপাসনা, উত্তর দিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ।

—কিন্তু তত্ত্ববোধিনীতে উপাসনার প্রকাশ নোটিশ ছাপা হইয়াছে, সুতরাং ইহাকে কোনোমতেই পারিবারিক উপাসনা বলা চলে না।

দেবেন্দ্রনাথ নির্ণয়ের। ইহার পরই তিনি “কোনো সভা আহ্বান না করিয়া, কাহাকেও কোনো কথা না বলিয়া, কেশবচন্দ্র প্রভৃতিকে সমৃদ্ধ ভার হইতে অবস্থ করিবার মানসে, ট্রাষ্টী বলিয়া কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সমস্ত ভার নিজ হস্তে গ্রহণ করিলেন।”

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির মধ্যে বিচ্ছেদের বিষয়টি ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; সেই কারণে ইহার বিশদ আলোচনা অপ্রাসঙ্গিক হইবে না। সমসাময়িক বিবরণ অপেক্ষা আমরা এই বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের পত্রাবলীর উপর নির্ভর করিব। উপবীত ও জাতিভেদের প্রশ্ন লইয়াই উভয়ের মধ্যে মতবিরোধ এবং বিচ্ছেদ দেখা দিয়াছিল। দেখা যাক এই প্রসঙ্গে দেবেন্দ্রনাথ পূর্বাপর কী অভিযত প্রকাশ করিতেন। ১৮৫০- খ্রীষ্টাব্দে রাজনারায়ণ বস্তুকে এক পত্রে মহর্ষি লিখিতেছেন: “আমার মতে ব্রাহ্মদিগের উপনয়ন স্বর্ধমসম্মত নহে। অতএব অবশ্য তাহা পরিত্যাগ করিতে হইবে; যদি ব্রাহ্মদিগের উপনয়নই পরিত্যাগ করিতে হইল, তবে আর ব্রাহ্মণ শুন্দ প্রভৃতি জাতিভেদ কোথায় থাকে যে বিবাহের সময়ে জাতিভেদ করা যাব?” ঐ বচনের আর একখানি পত্রে লিখিতেছেন: “একখণে এমত সময় উপস্থিত হয় নাই, যাহাতে জাতিভেদ ভঙ্গ করা যাব। কিন্তু ক্রমে ক্রমে কালে যে জাতিভেদ থাকিবে না তাহা স্পষ্ট বোধ হইতেছে, যেহেতু মানা ঘটনা সেই জাতিভেদ ভঙ্গ বিষয়ে উন্মুখ হইয়াছে।...যে পরিবর্তন হইতে

আরও হইয়াছে, তাহাতে কাহারও বাধা দিবার সাধ্য নাই।” ১৮৬০ শ্রীষ্টাব্দের এক পত্রে লিখিতেছেনঃ “আমি পরীক্ষা করিয়া দেখিলাম যে ব্রাহ্মণ পণ্ডিতের দ্বারা উপাচার্যের কর্ম স্মরণক্ষমতা কোনোরূপেই সম্পূর্ণ হয় না।...কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজে ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণকে উপাচার্য রাখিয়া তাহাদের এ ধর্ম বিষয়ে উদাশ্য দেখিয়া এইক্ষণে তাহাদের প্রতি নিরাশ হইয়াছি। ব্রাহ্মণ না হইলে উপাচার্য হইবে না, এ কথারও মুঠে বজাধাত করা যাব। শ্রদ্ধাবান ব্রাহ্মণ অপেক্ষা কি কপট ব্রাহ্মণ ভাল ?” ১৮৬২-তে এক পত্রে লিখিতেছেনঃ “ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ থাকিতে পারে না। ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ নাই। ব্রাহ্মণশুদ্ধের মধ্যে প্রস্পৰ আদানপ্রদান হইতে পারে।”

এইখানে আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, জাতিভেদ ও পৈতো কেলা— এই দুইটি বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ যেন অনেকটা দোলায়মান চিত। ১৮৬২ শ্রীষ্টাব্দে কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে অভিষিক্ত করিবার সময়ে মহঁষীই বলিয়াছিলেনঃ “তোমার উপদেশ ও অর্হতান যেন ব্রাহ্মদিগের অন্তরে সোপান হয়।” দেবেন্দ্রনাথ যখন ব্রাহ্মসমাজগৃহে প্রতিনিধিসভা বা প্রচারসমন্বয় কাজ বন্ধ করিয়া দিবার নির্দেশ দিলেন, তখন (১৮৬৫, ৫ই মে) এক পত্রে কেশবচন্দ্র তাহাকে লিখিলেন—“আপনি পূর্বে বলিয়াছিলেন যে ব্রাহ্মসমাজ-গৃহ ট্রাষ্টিডীড় অঙ্গসারে কেবল উপাসনার জন্য ব্যবহৃত হইবে, এবং প্রচারের জন্য ভিন্ন স্থান আবশ্যক ; কিন্তু ঐ গৃহে আবার (ট্রাষ্টিডীডের বিরুদ্ধে) প্রচারের জন্য ব্রহ্মবিদ্যালয় সংস্থাপিত হইল, তবে পূর্বের ত্যায় তথায় প্রতিনিধিসভা বা প্রচারসমন্বয় অগ্রায় কার্য কেন হইবে না, তাহা বুঝিতে পারি না। এইমাত্র বোধ হয় যে, উক্ত সভা এবং আমাদের সমুদয় কার্য আপনি ব্রাহ্মসমাজের উন্নতির প্রতিবন্ধকস্বরূপ জ্ঞান করেন ও তৎপ্রতি উৎসাহ দান করিতে আপনি ভীত হন। কিন্তু আবার আপনিই প্রতিনিধিসভার সভাপতি এবং প্রচারকার্যের অন্তর অধ্যক্ষ ; তবে এ সকল বিষয়ে আপনি বিশেষ অহুরাগ ও উৎসাহ প্রকাশ না করিয়া কি ক্ষান্ত থাকিতে পারেন ?...যখন বর্তমান গোলমালের স্তুত্রপাত হয়, তখনই আমি বলিয়াছিলাম যে, এই কলহ ক্রমশঃ বর্ধিত হইবে এবং সতর্ক না হইলে, ইহা হইতে অবশেষে দলাদলি হইবে ; কিন্তু তখন আপনি এ কথায় উপেক্ষা করিয়াছিলেন।...”

আপনি আমাদের কার্যের কিছুমাত্র ব্যাপার না করিয়া যদি কেবল সমাজের ট্রাষ্ট সম্পত্তি সম্বন্ধীয় কার্যে নিযুক্ত থাকিতেন এবং বিরোধী না হইয়া পৃথকভাবে স্বীয় লক্ষ্য সংসাধন করিতেন, তাহা হইলে এত গোলের সন্তান থাকিত না।” ইহার উত্তরে মহর্ষি লিখিলেন (৬ই মে, ১৮৬৫) :—“যথার্থই আমি এই কথার উপেক্ষা করিয়াছিলাম। কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ আমার কার্যের পরিমিত ক্ষেত্র, আমি তথায় ব্রাহ্মদিগের ও ঈশ্বরপুরাণ সাধুদিগের সঙ্গে একত্র হইয়া ব্রহ্মপাসনা করিব...ইহা করিলে যদি তোমার বিপক্ষতা করা হয়, তবে ইহার উপায় নাই।...তোমার সহিত বৃক্ত থাকিয়া, এই ছয় বৎসরে তোমার নিকট হইতে যে কিছু উপকার প্রাপ্ত হইয়াছি, তাহার জন্য তোমার প্রতি কৃতজ্ঞ।” ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র লিখিলেন (১৩ই মে, ১৮৬৫) :—“আমার বাস্তবিক দুঃখ হইতেছে যে, ছয় বৎসরকাল এত গভীর যোগসংবেদেও আপনি আমাকে চিনিতে পারিলেন না।...আপনার লেখার ভাবে বোধ হইতেছে যে, আমার যে সকল সদ্গুণ আছে, তাহা আমি গৌরবের জন্য নিয়োগ করিতেছি, এবং আমি যাহা কিছু করিতেছি, সকলই জয়লাভের জন্য—এই কারণেই আমি সম্পত্তি আপনার অঙ্গীতিভাজন হইয়াছি।... আমার অন্তরে ঈশ্বর একটি আদর্শ নিহিত করিয়া দিয়াছেন, যাহাতে তদন্তসারে আমি ধর্মপ্রচার ও সমাজসংস্কার করিতে পারি, ইহাই আমার জীবনের উদ্দেশ্য ও কার্য।...আমাকে আপনি বুঝিতে না পারাতেই তত্ত্ব-বোধিনী সভার মত, অক্ষয়কুমার দত্তের মত, আমাকে বিষ্ণুজ্ঞান করত, আমাকে বিদায় করিয়া, নিশ্চিন্ত ও নিষ্কটকর্তৃপে ব্রাহ্মসমাজকে স্বীয় ইচ্ছান্তসারে শাসন করিবেন, একপ কৃতসংকল্প হইয়াছিলেন। কিন্তু ব্রাহ্মধর্ম বা ব্রাহ্মসমাজ সম্বন্ধে আপনি যাহা কিছু করিবেন, তাহা আপনার কার্য কিরূপে বলিব, সাধারণ ব্রাহ্মের তাহাতে কিরূপে উপেক্ষা করিবেন, যখন ব্রাহ্মধর্ম ও ব্রাহ্মসমাজ সাধারণের। আমার অন্তরে যে আদর্শ আছে, তদন্তসারে আমায় কার্য করিতেই হইবে।” ইহার পর কেশবচন্দ্র, প্রতাপ-চন্দ্র প্রমুখ ছয়জনের স্বাক্ষরিত একখানি পত্রের উত্তরে মহর্ষি তাঁহার শেষ কথা জানাইলেন—“তোমাদের ইচ্ছার অনুকূল অভিপ্রায় ব্যক্ত করিতে পারিলাম না।”

ইহার পর পৃথক ব্রাহ্মসমাজ সংস্থাপন ভিন্ন অন্য কোনো উপায় ছিল না। আসল কথা, ত্রিশ বৎসর পরে ব্রাহ্মসমাজে যখন পরিবর্তন প্রয়োজন হইল, তখন কেশবচন্দ্র তাঁহার দুর্দৃষ্টির বলে বুঝিলেন যে—“কালের উন্নত ভাবের সহিত যোগ রাখিয়া, জনসমাজের নৃতন ভাব ও নৃতন অভাব অমুসারে ইহার কার্যপ্রণালী পরিবর্তন না করিলে” ব্রাহ্মসমাজের উদ্দেশ্যই ব্যর্থ হইয়া যাইবে। মহর্ষি যতদিন পারিয়াছেন, অপ্রতিহত ও নিঃস্বার্থ যত্নের সহিত ততদিন তিনি ব্রাহ্মসমাজের উন্নতিসাধন করিয়াছেন—একথা স্বীকার করিতে কেশবচন্দ্র কিছুমাত্র কুষ্টিত হন নাই। কিন্তু ব্যক্তি অপেক্ষা সমাজ বড়ো—ব্যক্তিবিশেষের শাস্তিস্থৰ্থ বিপ্রিত হইবে বলিয়া সমাজের বৃহত্তর স্বার্থকে তো তিনি উপেক্ষা করিতে পারেন না। যদি বুঝিতেন, ব্রাহ্মসমাজ নিতান্তই ঠাকুরবাড়ির পারিবারিক সম্পত্তি, তাহা হইলে কেশবচন্দ্র হয়তো—হয়তো কেন, নিশ্চয়ই—এই অগ্রীতিকর বিচ্ছেদ ডাকিয়া আনিতেন না। দেবেন্দ্রনাথ যখন ট্রাঁক্ষফ্রমতা প্রকাশ করিলেন, তখন তিনি মনে করিয়াছিলেন যে সেই ক্ষমতার বলে তিনি কেশবচন্দ্রের অগ্রগতিকে নিরস্ত করিবেন, হয়তো কেশবচন্দ্র তাঁহার সিন্কান্তে হস্তক্ষেপ করিতে চাহিবেন না। কিন্তু একটি ক্ষেত্রে তিনি ভুল করিয়াছিলেন—ব্রাহ্মসমাজ সর্বসাধারণের সম্পত্তি, এবং কেশবচন্দ্রও অস্ত্রান্ত ব্রাহ্মের হ্যায় সেই সমাজেরই একটি অঙ্গ, ইহা মহর্ষি বুঝিতে চাহেন নাই। রামমোহনের মহৎ আদর্শকে কেশবচন্দ্র সেদিন এমনি করিয়াই রক্ষা করিয়া, উহাকে বুগপ্রয়োজন অনুযায়ী বিস্তার ও উন্নতির পথে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। সেই জন্যই না তিনি দেবেন্দ্রনাথকে বলিতে পারিয়া-ছিলেন—“ঈশ্বর যখন সহায়, তখন আর আমার ভয় কি?”

এই বিচ্ছেদ ইতিহাসের নেপথ্য বিধানেই হইয়াছিল। দেবেন্দ্রনাথ যেমন স্বীয় ব্যক্তিগত আদর্শে অটল ছিলেন, কেশবচন্দ্রও তেমনি ব্রাহ্মধর্মের মূল আদর্শে ছিলেন অবিচলিত। তাই দেখিতে পাই যে, এই ঘটনার পনর বৎসর পরে তিনি সেবকের নিবেদনে লিখিলেনঃ “গ্রথম যুদ্ধ একেশ্বরবাদের যুদ্ধ, দ্বিতীয় যুদ্ধ বিবেকের যুদ্ধ। পুরাতন অভ্যন্ত ভাবের সহিত নৃতন নৃতন

ভাবের বিরোধ হইতে লাগিল। এই ক্ষুদ্র মনের মধ্যে অধিকাংশ কেবল ব্রহ্মজ্ঞান লইয়াই সন্তুষ্ট রহিলেন, কিন্তু কয়েকজন সেই জ্ঞান জীবনে পরিণত করিবার অন্ত দৃঢ়প্রতিজ্ঞ এবং ব্যাকুল হইলেন।...এই দ্বিতীয় যুদ্ধ ঘোরতর যুদ্ধ।”

কেশবচন্দ্ৰের জীবনেতিহাসের দ্বিতীয় পর্ব এইখান হইতেই আৱস্ত। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্ৰ অতঃপৰ কিভাবে উদার ও জীবন্ত সত্যের উপরে ব্রাহ্মধৰ্মকে সংহাপিত কৰিয়া এই ধর্মে নিখিল মানবের অধিকারকে স্বীকৃতি দিলেন, এইবার আমরা তাঁহার জীবনের সেই কাহিনী বলিব।

কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে যে বিচ্ছেদ আসলে তাহা ছিল আদর্শের সংঘাত, নবীন ও প্রবীণদলের মধ্যে আদর্শের সংঘর্ষ। এইরকম সংঘাত-সংঘর্ষ ইতিহাসের নেপথ্য বিধানেই ঘটিয়া থাকে, ব্যক্তিবিশেষ বা কোনো একটি ঘটনা ইহার উপলক্ষ্য মাত্র হইয়া দাঢ়ায়। এই বিরোধ বা বিচ্ছেদ যদি ব্যক্তিগত কারণে ঘটিত তাহা হইলে মুসৌরি পাহাড় হইতে শেষ বরসে মহার্ষি প্রতাপচন্দ্র মজুমদারকে এক পত্রে কখনই লিখিতেন না : “এইক্ষণে ব্রহ্মানন্দের কথা কি বলিব... তাহার জীবন ধর্মের জন্য, সূর্যের তাও তাহার প্রতাপ—উজ্জল তাহার মুখ্যন্তি। সে মুখ্যন্তি অস্তাপি আমার হৃদয়ে জাগ্রৎ রহিয়াছে। যদি আমার এই মনে কাহারও প্রতিমা থাকে, তবে সে তাহারই প্রতিমা।... তাহার জন্য আমার মন কিঞ্চ বড়ই ব্যাধিত হয়। তাহার পক্ষ ও তাহার মত যদি আমি সমর্থন করিতে পারিতাম তাহা হইলে কত আনন্দ যে লাভ করিতাম, তাহা বলিতে পারি না।” অন্তদিকে কেশবচন্দ্রও শ্বেষবয়সে তাহার জীবনের ধর্মপিতাকে কখনো লিখিতে পারিতেন না—“আমি আপনার সেই পুরাতন ব্রহ্মানন্দ, সন্তান ও দাস।” সুতরাং অভিসন্ধিপরায়ণ ব্যক্তিগণ ইতিহাস রচনার নামে যাহাই কেন বলুন না, প্রকৃত ইতিহাস এই সাক্ষ্যই দিতেছে যে, আদর্শের জন্য পৃথক হইলেও এই দুই যুগ-নায়ক—দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—অন্তরের দিক দিয়া পরম্পরের প্রতি এক অক্ষয় প্রীতির বন্ধনে চিরকাল আবদ্ধ ছিলেন।

কেশবচন্দ্র যে দেবেন্দ্রনাথের সহিত একসঙ্গে থাকিয়া আর কাজ করিতে পারিবেন না, ইহার প্রথম প্রকৃত আভাস আমরা পাই ১৮৩৫ খ্রীষ্টাব্দের ২৩শে জানুয়ারির সাহায্যসরিক উপাসনা বক্তৃতায়। সেইদিন কলিকাতা ব্রাহ্ম-সমাজের বেদী হইতে কেশবচন্দ্র ঘোষণা করিয়াছিলেন : “Our cathedral is the universe, our object of worship is the Supreme Lord, our Scripture is intuitive knowledge, our path to salvation

is worship, our atonement is by self-purification, our guides and leaders are all the good and great men.” ଇହାର ପରଇ ପ୍ରଗତି-ଶୀଳ ଦଲ ରକ୍ଷଣଶୀଳ ଦଲ ହିଁତେ ବିଚିନ୍ନ ହିଁଯା ଗେଲେନ । ଇହା ୧୮୬୫ ଶ୍ରୀଷ୍ଟବନ୍ଦେର ଫେର୍ମ୍ସାରି ମାସେର ଘଟନା । ତୁହି ଦଲକେ ସମ୍ପିଲିତ ରାଧିବାର ଜନ୍ମ ବହୁ ଚେଷ୍ଟା କରା ହେଁ, କିନ୍ତୁ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉହା ବ୍ୟର୍ଥ ହଇଲ । ଅତଃପର ବିବସ୍ତାଟି ସଂବାଦପତ୍ରେର ଆନ୍ଦୋଳନେର ବିଷୟ ହିଁଯା ଉଠିଲ । ‘ଇଂଲିଶମ୍ୟାନ’ ପତ୍ରିକାଯ ଏ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଏକଟି ଶୁଦ୍ଧିର୍ଥ ପ୍ରବନ୍ଧ ବାହିର ହଇଲ । ‘ଇଂଲିଶମ୍ୟାନ ମିରାରେ’ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ‘ଇଂଲିଶମ୍ୟାନେ’ ର ପ୍ରବନ୍ଧେର ଜ୍ବାବେ ଏକଟି ଶୁଦ୍ଧିର୍ଥ ପ୍ରବନ୍ଧ ଲିଖିଲେନ । ଜନସାଧାରଣେର ମନେ ବିବସ୍ତାଟି ଲହିଁଯା ଯେ ଔତ୍ସ୍ଵକ୍ୟ ଦେଖା ଦିଯାଛେ ତାହା ବୁଝିବ ଦ୍ୱାରା ନିରସନ କରିଯା ତିନି ଲିଖିଲେନ : “ବିବିଧ ଜନଶ୍ରତିତେ ସଥନ କ୍ଷତି ହିଁବାର ସନ୍ତାବନା, ତଥନ ଆମାଦିଗେର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଏହି ଯେ, ସାଧାରଣେର ଯେ ସନ୍ଦେହ ଉପହିଁତ ହିଁଯାଛେ, ତାହା ଅପନୟନ କରିବାର ଜନ୍ମ ସ୍ପଷ୍ଟ ଭାବାୟ ବିନା ବର୍ଣନାଧିକେଯ ଯଥାର୍ଥ ଘଟନା ପ୍ରକାଶ କରି । …କୋନ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭାବ ବା ସାମାଜିକ ମତଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଜନ୍ମ, ସମାଜେର ମର୍ମଗତ କଲ୍ୟାଗ ଏବଂ ସାଧାରଣେର ପ୍ରତି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବିଶ୍ଵତ ହିଁଯା, ପୂର୍ବ ସମ୍ପାଦକ ଓ ଅଧ୍ୟକ୍ଷଗଣ ସମାଜେର ସହିତ ସମୁଦ୍ର ସମ୍ବନ୍ଧ ପରିତ୍ୟାଗ କରିଯାଛେନ, ଏକଥିବ ଅରୁମାନ କରିଲେ ତାହାଦିଗେର ପ୍ରତି ଏକାନ୍ତ ଅବିଚାର ହେଁ । ପରାମର୍ଶରେ ବାଧ୍ୟ ହିଁଯା ତୁଳନାରେ ସହିତ ତାହାଦିଗକେ ପଦତ୍ୟାଗ କରିତେ ହିଁଯାଛେ । ଟ୍ରାଷ୍ଟିଗଣ ପଦ ପରିତ୍ୟାଗ କରିତେ ତାହାଦିଗକେ ବାଧ୍ୟ କରିଯାଛେ । …ଟ୍ରାଷ୍ଟିଗଣ ବଲିତେଛେନ, ‘କଲିକାତା ସମାଜ’ ବଲିତେ ରାମମୋହନ ରାଯ ଶ୍ରାପିତ ଉପାସନାର୍ଥ ଟ୍ରାଷ୍ଟ ଗୃହ ବୁଝାଯ, ସ୍ଵତରାଂ ସାହାରା ଆଇନତଃ ଉହାର ଟ୍ରାଷ୍ଟ, କେବଳ ତାହାଦିଗେରଇ ଉହାର କାର୍ଯ୍ୟ ନିର୍ବାହ କରିବାର ଅଧିକାର । ବ୍ରାହ୍ମମଣ୍ଡଳୀ ବା ସମାଜ ବୁଝାଯ, ସ୍ଵତରାଂ ସାଧାରଣ ମନୋନୟନ ଦ୍ୱାରା ଯାହା ହିଁବ ହେଁ, ତମ୍ଭୁତୀତ ଅନ୍ତ କୋନ କର୍ତ୍ତବ୍ୟରେ ତାହାରା ପ୍ରତିବାଦ କରେନ ।” ସମାଜ ଟ୍ରାଷ୍ଟିରାରା ଶାସିତ ହିଁତେ ପାରେ ନା—ଏହି ମୂଳ ପ୍ରଶ୍ନା ସେଦିନ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ତୁଳିଯାଇଲେନ । ଏବଂ ସେହି ସଦେ ତିନି ଇହାଓ ବଲିଯାଇଲେନ ଯେ, ରାମମୋହନ ଯେ ଟ୍ରାଷ୍ଟଭୌତ କରିଯା ଗିଯାଛେନ, ସେହି ଦଲିଲ ଅରୁମାୟୀ ଟ୍ରାଷ୍ଟ ବ୍ରାହ୍ମ ହିଁତେଓ ପାରେନ, ନା ହିଁତେଓ ପାରେନ । ସ୍ଵତରାଂ ଏହି ଅବହ୍ୟାନ ବ୍ରାହ୍ମମଣ୍ଡଳକେ କାର୍ଯ୍ୟନିର୍ବାହ କରିତେ ନା ଦିଯା, ଟ୍ରାଷ୍ଟିଗଣେର ସମସ୍ତ ଭାବ ଗ୍ରହଣ କରା—ଏକଳାୟକ ତନ୍ତ୍ରେରଇ ସାମିଲ । ଧର୍ମେର କ୍ଷେତ୍ରେ

ইহার পরিগাম যে কিছুতেই ভালো হইতে পারে না, সেদিন কেশবচন্দ্র বহু যুক্তি দ্বারা সেই কথাই দেবেন্দ্রনাথকে বুঝাইতে চাহিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্র শুধু মিরারে লিখিয়া নির্বাচিত হইলেন না, রামমোহনের উদার ও সার্বভৌম আদর্শকে সংকীর্ণতার হাত হইতে মুক্ত রাখিবার জন্য একদিন প্রকাশে বক্তৃতাও দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ *The struggle for religious independence and progress in the Brahmo Samaj*; বক্তৃতার তারিখ ছিল ২৩শে জুলাই, ১৮৬৫ অর্থাৎ বিছেদের ছয় মাস পরে। গোপাল মল্লিকের বাড়িতে এই বক্তৃতা হয় এবং ইহাতে যে জনসমাবেশ হইয়াছিল তাহাকে ডট্টের প্রেমসুন্দর বহু তাঁহার পুস্তকে ‘large and distinguished’ বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্রের বহু বিখ্যাত বক্তৃতাগুলির মধ্যে ইহা অন্যতম এবং ব্রাহ্মসমাজের সমগ্র ইতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ভাবণ। তিনি ঘণ্টাব্যাপী এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র বিবাদের মূল ও প্রকৃতি আলোচনিক বিশ্লেষণ করেন এবং সকলেই উহা মনোযোগের সহিত শ্রবণ করেন। কিন্তু ইহাতেও কোন কাজ হইল না। তখন কেশবচন্দ্র *An Appeal to young India* শীর্ষক একটি পুস্তিকা প্রকাশ করিলেন। সেই পুস্তিকায় তিনি ভারতবর্ষের সামাজিক ইতিহাস সমগ্রভাবে আলোচনা করিয়া লিখিলেন: “You must admit the necessity of a thorough reformation of Hindu society... Those who desire to fight the battle of reform must be first of all suitably armed with a strong and abiding sense of duty... I appeal to the conscience, not to the intellect of young India... Then truth shall shine throughout the length and breadth of India and harmony reign among its vast population.” কেশবচন্দ্রের এই আবেদন, নবীনদলের হৃদয়কে স্পর্শ করিল। তাঁহারা তাঁহার যুক্তির সারবত্তা উপলক্ষ করিয়া কেশবের অঙ্গামী হইলেন।

এই প্রসঙ্গে একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। ট্রাঈগণ সমাজের সম্পত্তি হস্তগত করিয়া, ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ কাগজখানিকে তাহাদের তত্ত্বাবধান হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া দিলেন। শুধু তাঁহাই নহে, মিরারে ভবিষ্যতে কেহ যাহাতে তাঁহার

বিনাইমতিতে লেখা না পাঠান, দেবেন্দ্রনাথ এমন নির্দেশ ও দিলেন। তখন হইতে কেশবচন্দ্র অন্য প্রেসে উহা ছাপাইবার ব্যবস্থা করিলেন। অতঃপর কেশবচন্দ্র স্বাধীনভাবে ইঞ্জিয়ান মিরার পরিচালনা করিতে লাগিলেন।

সমগ্র বিবৃষ্টি অনুধাবন করিলে পরে এই সিদ্ধান্তই অপরিহার্য হইয়া পড়ে যে “it was not a mere quarrel but a conflict of ideals and principles” এবং এই সংঘর্ষের মুখ্যেও কেশবচন্দ্রের হৃদয়ের মহৰ্ষি ও উদারতা আরো বেশি করিয়া প্রকাশ পাইল যখন তিনি ইঞ্জিয়ান মিরারের এক সংখ্যায় “The Brahmo Samaj or Theism in India” শীর্ষক প্রবন্ধে রামমোহন ও দেবেন্দ্রনাথ ব্রাহ্মসমাজের সংস্থাপন ও সংগঠনে কি করিয়াছেন তাহা অলোচনা করিলেন। সেই প্রবন্ধে মহর্ষিকে “মহাপরিবর্তনসাধক দেশ-সংস্কারক” ও তাহার নেতৃত্বকে “একজন অন্তুত প্রতিভাসম্পন্ন ব্যক্তির নেতৃত্ব” বলিয়া তাহার সম্মুখে কেশবচন্দ্র যাহা লিখিয়াছিলেন, মহর্ষির অতি ভক্তরাও তাহা লিখিতে পারিতেন কি না সন্দেহ। তথাপি কেশব-বিরোধিগণ তাহাকে ভুল বুঝিলেন এবং লোককে তাহারা ভুল বুঝাইলেন। নিজের আয়ত্তে আসিবার পর হইতে ‘মিরারে’ কেশবচন্দ্র ‘আত্মপরিচয়’ শীর্ষক প্রবন্ধটিতে স্পষ্টভাবেই বলিয়াছেন যে, তিনি চিরকালই ব্রাহ্মনীতি ও ব্রাহ্মধর্মের মূলসূত্রগুলি সমর্থন করিয়া আসিয়াছেন এবং সকল অবস্থাতেই তিনি সত্য সমর্থন করিতে কৃতসংকল্প। তিনি যখন বলিলেন—ব্রাহ্মধর্ম কেবল ভারতবর্ষের জন্য বিশেষ নহে, সমুদ্র মানবজাতির উহা ধর্ম, তখন যদি মহর্ষি ইহার মর্মান্তধাবন করিতে পারিতেন, তাহা হইলে হয়তো এই বিচ্ছেদ যেভাবে আসিয়াছিল, ঐভাবে বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া নাও আসিতে পারিত।

১৮৬৬, ১১ই নভেম্বর।

উন্নতিশীল দল কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপন করিলেন। অতঃপর কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ ‘আদিসমাজ’ নামে পরিচিত হইল। মহর্ষির জ্যোষ্ঠপুত্র দিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর তখন ইহার সম্পাদক। প্রাচীন-পন্থী ও রক্ষণশীল ব্রাহ্মদের লইয়া দেবেন্দ্রনাথ স্বীয় সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে পড়িয়া রহিলেন, নৃতন যুগের প্রয়োজনকে স্বীকার করিয়া লইয়া রামমোহনের

ব্রাহ্মসমাজকে উহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতির পথে, ব্যাপকতার পথে লইয়া বাইবার মতন প্রতিভা তাঁহার ছিল না। দেবেন্দ্রনাথের মানসগঠনে একটি বড়ো রকমের ঝটি এই ছিল যে, তিনি একেশ্বরবাদী ছিলেন সত্য, কিন্তু তাঁহার চিন্তা রামমোহন যা কেশবচন্দ্রের ত্যার একটি বিশ্বব্যাপক ভূমিতে বিচরণ করিত না। উপনিষদ্ব এবং হাফেজ—ইহাই ছিল তাঁর ধ্যান-ধারণা ও অহস্ত্তির সীমানা; বাইবেল তিনি গভীরভাবে পাঠ করেন নাই, আঁষ্ট-ধর্মের মর্মমূলে তিনি কখনো প্রবেশ করিবার প্রয়াস পান নাই, কোরান তো তিনি স্পর্শই করেন নাই। সেই কারণেই তিনি ব্রাহ্মধর্মকে বিশ্বজনীন ধর্মের স্তরে উন্নীত করিবার কথা কখনো চিন্তা করেন নাই। ইহা করিবার জন্যই সেদিন প্রয়োজন হইয়াছিল কেশবচন্দ্রের মত একজন প্রতিভাবান ব্যক্তির। ১৮৬৬-র পর হইতে তাই আমরা দেখিতে পাই যে ব্রাহ্মসমাজে দেবেন্দ্রনাথের আর বিশেষ কোনো ভূমিকা ছিল না, এখন হইতে কেশবচন্দ্রকে কেবল করিয়াই সমাজের ইতিহাস আবর্তিত হইতে থাকিল।

কেশবচন্দ্র এইবার স্বাধীন কর্মক্ষেত্রে নামিলেন।

প্রায় ছয় বৎসরকাল দেবেন্দ্রনাথের সহিত একযোগে কর্ম করিয়া এইবার তিনি তাঁহার আদর্শকে কৃপ দিতে চাহিলেন। সকল ধর্মের মধ্যেই সত্য আছে—এই ভাবধারাকে তিনি কৃপান্তরিত করিয়া বলিতে চাহিলেন—সকল ধর্মই সত্য এবং এই বোধে উদ্বৃক্ষ হইয়াই তিনি সার্বভৌমিক ধর্ম এবং একটি বিশুদ্ধ ধর্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিবার কার্যে তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও শ্রম নিয়োগ করিলেন। দেবেন্দ্রনাথের পুত্রাধিক মেহেরে পাত্র কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজ হইতে বাহির হইয়া আসিলেন—উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে নিঃসন্দেহে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। তিনি যদি সেদিন এইভাবে বাহির হইয়া আসিতেন, তাহা হইলে রামমোহনের ব্রাহ্মধর্ম ঠাকুরবাড়ির পারিবারিক অঞ্চল হইয়াই থাকিত—সমাজের বৃহত্তর জীবনকে ইহা কোনোদিনই হয়তো স্পর্শ করিতে পারিত না। উনবিংশ বৎসর অতিক্রান্ত হইয়াছে, দেবেন্দ্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বৎসরের অধিককাল নিরোজিত থাকিয়াও ইহাকে বেশি দূর অগ্রসর করিয়া লইয়া যাইতে পারে নাই। ইতিহাসচেতনায় উদ্বৃক্ষ কেশবচন্দ্র সেদিন শুধু আন্তরিক

ଧର୍ମବିଧାସ ଆର କରେକଜନ ଆଦର୍ଶନିଷ୍ଠ ସୁରକକେ ସମ୍ବଲ କରିଯା ଏକ ଅସାଧ୍ୟ ସାଧନେ ବ୍ରତୀ ହିଲେନ । ପ୍ରସନ୍ନତଃ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ଯେ ପ୍ରୟୋଗଦେର ମଧ୍ୟ କୋନ୍ଦଗର ବ୍ରାହ୍ମସମାଜେର ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା ଶିବଚନ୍ଦ୍ର ଦେବ ସେଦିନ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଏହି ଉତ୍ସମେର ସହିତ ସହ୍ୟୋଗିତା କରିଯାଇଲେନ । ତିନି ଚିରଦିନଇ ଉନ୍ନତ ଓ ଉଦାର ମତେର ପକ୍ଷପାତୀ ଛିଲେନ । ସେଦିନ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଯଦି ଏହିଙ୍କପ ସାହସେର କାର୍ଯ୍ୟ ବ୍ରତୀ ନା ହିଲେନ, ତାହା ହିଲେ ସେଥାନକାର ସମାଜ ସେଇଥାନେଇ ପଡ଼ିଯା ଥାକିତ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ପ୍ରକୃତ ମହୟ ଇହାରଇ ଉପର ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ସେଦିନ ତାହାର କୀ ଛିଲ ? ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଆୟ ତିନି ଧନବଲେ ବା ଜନବଲେ ବଲୀଯାନ ଛିଲେନ ନା ; କଲିକାତା ସମାଜ (ଆଦି ବ୍ରାହ୍ମସମାଜ) ହିତେ ସଥନ ତିନି ବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହିୟା ଆସିଲେନ, ତଥନ ଅନେକେଇ ଭାବିଯାଇଲେନ —କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ସୁରି ଶେବ ହିୟା ଗେଲେନ । କିନ୍ତୁ ଧର୍ମରାଜ୍ୟ ଚିରକାଳ ବିଶ୍ୱାସେରଇ ଜୟ ଦେଖା ଗିଯାଇଛେ । କେଶବ ଯେ ସାମାନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ନହେନ, ତାହା ଅନ୍ନକାଳ ମଧ୍ୟେଇ ସକଳେ ବୁଝିତେ ପାରିଲେନ । ଦେଖିତେ ପାଇ, ଆଦି ବ୍ରାହ୍ମସମାଜ ହିତେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ସଥନ ବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହିୟା ଚଲିଯା ଆସିଲେନ, ତଥନ ତାହାର ହାତେ ରହିଯାଇଛେ ଦୁଇଥାନି କାଗଜ —‘ଧର୍ମତତ୍ତ୍ଵ’ ଓ ‘ଇଣ୍ଡିଆନ ମିରାର’, ଆର ‘କଲିକାତା କଲେଜେର’ କର୍ତ୍ତା । କାଗଜ ଆହେ ପ୍ରେସ ନାହିଁ —ପ୍ରଥମେଇ ତିନି ଏକଟି ମୁଦ୍ରାଯିତ୍ରେର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଲେନ । ଏ ଛାଡ଼ା ତାହାର ସଙ୍ଗେ ଛିଲେନ କରେକଜନ ଅନୁଗତ ଧର୍ମବକ୍ତୁ । ଏହି ଲହିୟାଇ ତିନି ଅବଶେଷେ କତ ବଡ଼ୋ ଏକଟି ମହେ ବ୍ୟାପାର ସମ୍ପନ୍ନ କରିଲେନ, ଏହିବାର ଆମରା କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଜୀବନେର ସେଇ କାହିନୀର ଅଭ୍ୟନ୍ତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ।

ଆଦି ବ୍ରାହ୍ମସମାଜ ହିତେ ବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହିୟାର ଅବ୍ୟବହିତ ପରେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ବିବିଧ କର୍ମପ୍ରୟାସେର ମଧ୍ୟେ ସର୍ବାଗ୍ରେ ‘ବ୍ରାହ୍ମିକାସମାଜେ’ର କଥା ଉଲ୍ଲେଖ କରିତେ ହୁଏ । ଭାରତବର୍ଷେ ଆଧୁନିକ ଇତିହାସେ ଇହାଇ ପ୍ରଥମ ମହିଳା ପ୍ରତିଷ୍ଠାନ । ଇହାର ଆରଣ୍ୟ ସାମାଜିକାବେଇ ପଟଲଭାଙ୍ଗ କିଶୋରୀଲାଲ ମୈତ୍ରେର ଏକଟି ଭାଡ଼ାଟେ ବାଢ଼ିତେ ହିୟାଇଲି, କିନ୍ତୁ ପରବର୍ତ୍ତୀକାଳେ ଏହି ବ୍ରାହ୍ମିକାସମାଜ ହିତେଇ ଦେଶେ ଏକାଧିକ ମହିଳା ସମିତିର ଆବିର୍ତ୍ତାବ ହୁଏ । ଏହି ସଭାର ପ୍ରଥମ ଅଧିବେଶନେ ଫିର୍ବରକେ ଦେଖା ସମ୍ପର୍କେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଏକଟି ବକ୍ତ୍ଵା କରେନ ; ପରେ ବହୁ ବିଶିଷ୍ଟ

ব্যক্তি এই সভায় বক্তৃতা করিয়াছিলেন। সেইসব বক্তৃতার বিবরণ 'বামাবোধিনী' পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল।

১৮৬৫। অক্টোবর মাস।

কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্য পূর্ববদ্ধ ভ্রমণে বাহির হইলেন। সঙ্গে ছিলেন বিজয়কুমাৰ গোস্বামী ও অঘোৱনাথ গুপ্ত। ঢাকা হইতে তিনি ফরিদপুর ও মৈমনসিংহ গিয়াছিলেন। ঢাকায় তখন তিনটি সমাজ ছিল—ঢাকা ব্রাহ্মসমাজ, লালবাগ ব্রাহ্মসমাজ ও বাংলাবাজার ব্রাহ্মসমাজ। এই তিনি সমাজেই তিনি উপদেশ দান ও ধর্মালোচনা করিলেন। তখনো ঢাকা সহরে রীতিমত ব্রাহ্মণুলী সংগঠিত হয় নাই, সমাজে লোকসমাগম হইত বটে, কিন্তু দৈনিক উপাসনা করেন, এমন লোক বিরল ছিল। কেশবচন্দ্র ঢাকায় একমাস কাল অবস্থান করিয়া এখানকার স্থানীয় লোকদের জীবনে এক নৃতন আধ্যাত্মিক প্রেরণা জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। এইখানে তিনি ইংরেজিতে করেকটি বক্তৃতাও করেন। “নগরের কৃতবিষ্য যুরোপীয় ও দেশীয় ভদ্রলোক সকল বক্তৃতা শ্রবণ করিয়া চমৎকৃত ও মুঞ্চ হন।... ঢাকা কলেজের তদানীন্তন ধর্মালুরাগী অধ্যক্ষ ব্রেণেও সাহেব আচার্যের প্রতি বিশেষ আকৃষ্ণ হন।” এইখানেই তিনি দুইদিন সর্বপ্রথম বাংলায় মৌখিক বক্তৃতা করিয়াছিলেন; বক্তৃতার বিষয় ছিল—‘ব্রাহ্মধর্মের উদারতা’ ও ‘ব্রাহ্মধর্মের আধ্যাত্মিকতা’। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে কেশবচন্দ্রের প্রসিদ্ধ *True Faith* পুস্তিকথানি নৌকাযোগে পূর্ববদ্ধ ভ্রমণকালে বিরচিত হয়। আয়তনে ক্ষুদ্র হইলেও এবং প্রধানতঃ প্রচারকদের নির্দেশ দিবার উদ্দেশ্যে বিরচিত হইলেও ইহাতে কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক অনুভূতির গভীরতা দেখিয়া বিস্মিত হইতে হয়। মিস কলেট এই পুস্তিকা সম্বন্ধে লিখিয়াছেন : “It resembles the mediaeval mystics in its beatific vision of God,” কেশবচন্দ্রের *True faith*-এর ভাব এবং ভাষা আমাদিগকে টমাস কেল্পিসের প্রসিদ্ধ ‘ইমিটেশন অব ক্রাইষ্ট’ বইখানির কথা স্মরণ করাইয়া দেয়।

ইহার পর কেশবচন্দ্র আরো দুইবার ঢাকায় গিয়াছিলেন—১৮৬৯ শ্রীষ্টাব্দের মার্চ মাসে ও ডিসেম্বর মাসে। ইহাই পূর্ববদ্ধে তাহার শেষ প্রচার-যাত্রা। তাহার তৃতীয়বার ঢাকা আগমনের সময়েই এখানে ব্রাহ্মন্দির প্রতিষ্ঠিত

হইয়াছিল। পূর্ববঙ্গ ভূমগের সময়ে কেশবচন্দ্রের যে ছইজন সঙ্গী ছিলেন, প্রসন্নতঃ সেই সাধু অধোরনাথ গুপ্ত ও বিজয়কুমারী সমষ্টে দুই-একটি কথা এইখানে বলিব। অধোরনাথ চাকায় কিছুকাল ব্রহ্মবিদ্যালয়ের অধ্যাপনাকার্যে নিযুক্ত ছিলেন; তাঁহার চরিত্রের প্রভাব ও সন্দৰ্ভান্তে অনেকের অন্তর্দৃষ্টি বিকশিত হইয়াছিল। ব্রাহ্মসমাজে তিনি বৈরাগ্যের এক উজ্জ্বল এবং জীবন্ত আদর্শ রাখিয়া গিয়াছেন। আর বিজয়কুমারী প্রেম ও ভক্তিতে আপ্লুত হইয়া ব্রাহ্মসমাজে অপূর্ব ভক্তির উচ্ছ্বাস আনিয়াছিলেন। ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে অধোরনাথ ও বিজয়কুমারের মতন আত্মসমর্পিত-চিন্ত নিষ্ঠাবান প্রচারক সেদিন আর তৃতীয় কেহ ছিলেন না; ইহাদের উভয়ের চরিত্রের দৃঢ়তার কথা ভাবিলে অবাক হইতে হয়; ইহাদের ঈশ্বরাহ্মণাগ এতই প্রবল ছিল যে, এ-জগতের কোনো বাধাই তাঁহাদিগকে কর্তব্যপথ হইতে চুত করিতে পারে নাই। ইহাদের বিশ্বাসও ছিল অলস্ত। সাধনাও সেইরূপই গভীর ছিল। সেদিন কেশবচন্দ্রের প্রচারণাতে অধোরনাথ ও বিজয়কুমারী ছিলেন তাঁহার দক্ষিণ ও বাম হস্তস্বরূপ। সে-ইতিহাস কোনো দিনই মুছিবার নহে।

কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সহিত আদর্শগত মতভেদ দেখা দিবার পর ১৮৬৬ আষ্টাব্দের অক্টোবর পর্যন্ত কেশবচন্দ্র এই সমাজের মধ্যে থাকিয়াই কাজ করিয়াছেন; বাধা যে পান নাই, তাহা নহে—তবে বাধা-প্রতিবক্ষকের ভিতর দিয়াই তিনি সমান উৎসাহে চারিদিকে ধর্মপ্রচার ও মণ্ডলীবন্ধন করিবার প্রয়াস পাইয়াছেন। মতান্তর মনান্তরে পরিণত হয় নাই—এক মন, এক চিন্তা লইয়াই তিনি প্রতিনিধিসভার ভিতর দিয়া সমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন। তখনো প্রচারকার্যের সকল দায়িত্ব তাঁহারই উপর গৃস্ত ছিল। প্রতিনিধিসভা স্থাপিত হইবার পর দেখা গেল যে, “দুই-একটি সমাজ ছাড়া আর সকলেই প্রতিনিধি প্রেরণ করিয়াছেন, সকল সমাজের সংক্ষিপ্ত ইতিবৃত্ত প্রস্তুত হইতেছে, ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের কতকগুলি উৎকৃষ্ট উপায় অবধারিত হইয়াছে এবং কতক পরিমাণে কার্যে পরিণত হইয়াছে; একটি উপযুক্ত প্রচারমণ্ডলী সংস্থ হইয়াছে, এবং বঙ্গদেশের নানা প্রদেশে তাঁহাদের

প্রচারকার্য বিভাগ করিয়া দেওয়া হইয়াছে ।” তখন ব্রাহ্মসমাজের আঁঁষ্টানিক প্রচারক ছিলেন এই সাতজনঃ কেশবচন্দ, বিজয়কুমাৰ, অঘোৱনাথ, উমানাথ, মহেন্দ্রনাথ, অমদাপ্রসাদ ও যত্ননাথ ।

১৮৬৩ খ্রীষ্টাব্দের জানুয়ারি মাসে ব্রাহ্মসমাজের যে ৩৬তম বাঁৎসরিক উৎসব হইল কেশবচন্দ তাহাতে মথারীতি যোগদান করিলেন । কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজে ইহাই তাঁহার শেষ মাঘোৎসব । এই উৎসবে ব্রাহ্মিকাগণকে লইয়া ব্রাহ্মসমাজের উৎসব একটি বিশেষ অঙ্গ ছিল । “এই সাঘাঁৎসরিকে কেশবচন্দ বিবেক ও বৈরাগ্য বিষয়ে উপদেশ দেন । কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজে এই তাঁহার শেষ উপদেশ । দক্ষিণভারতে প্রচারকার্য যাহাতে শুঁজলাবন্ধভাবে চলিতে পারে সেইজ্য আটমাস পূর্বে কেশবচন্দ একজন ঘোগ্য ব্যক্তিকে কলিকাতায় আনিয়া তাঁহাকে ব্রাহ্মধর্মের মূলতত্ত্বাদি শিক্ষা দিয়াছিলেন । এই ব্যক্তির নাম শ্রীধরস্বামী নাইডু । ৭ই ফেব্রুয়ারি এক বিশেষ সভায় এই নবীন প্রচারককে প্রচার বিষয়ে উৎসাহ ও উপদেশ্যাদি দিয়া তাঁহাকে তিনি প্রচারকর্ত্তাতে দীক্ষা দিলেন এবং মাদ্রাজে পাঠাইয়া দিলেন । দক্ষিণভারতে ব্রাহ্মসমাজের সংগঠন ও বিস্তারের ইতিহাসে এই শ্রীধরস্বামীর দান অসামাজিক । কুসংস্কারের দুর্ভেদ্য দুর্গ মাদ্রাজে ইনি ব্রাহ্মধর্মের উদার ও সার্বভৌম আদর্শ অন্তর্ভুক্তভাবে প্রচার করিয়া খ্যাতি লাভ করেন । এমনি করিয়াই কেশবচন্দ প্রচারকদের হাতয়ে প্রচারের স্পৃহা উদ্দীপ্ত করিতেন । পরবর্তী কালে শ্রীধরস্বামীর দৃষ্টান্তে বোঝাই, পঞ্জাব এবং অগ্নাত দেশ হইতে অনেক উৎসাহী ধর্মাহুরাগী ব্যক্তি প্রচারকর্ত্তাতে জীবন সম্পর্ক করিয়া দিকে দিকে ব্রাহ্মসমাজের পতাকাকে বহন করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন । বিশ বৎসর যাবৎ বেতনভোগী প্রচারক রাখিয়া দেবেন্দ্রনাথ যাহা করিতে পারেন নাই, ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিবার পর মাত্র চার বৎসরের মধ্যে কেশবচন্দ তাঁহাই করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন । তিনি তো ইচ্ছা করিলে মহৰ্ষির স্নেহচ্ছয়াতলে বসিয়া আচার্যের গৌরব লইয়া নিশ্চিন্ত আরামের মধ্যে জীবন যাপন করিতে পারিতেন ; কিন্তু তাঁহার জীবনের ‘মিশন’ যে ছিল স্বতন্ত্র—পৌত্রলিকতা, জাতিভেদ প্রভৃতি দূর করিয়া চারিদিকে বিশ্বাস, প্রেম ও আনন্দ ছড়াইতে হইবে, ধর্মকে উপাসনার গঙ্গীর মধ্যে নিবন্ধ না রাখিয়া উহাকে জীবনের সর্বক্ষেত্রে বিকশিত করিয়া তুলিয়া

সর্বভারতীয় এক্যচেতনায় সমগ্র জাতিকে উদ্বৃক্ত করিয়া তুলিবার দায় ও দায়িত্ব সেদিন কেশবচন্দ্রেই ছিল।

ইতিপূর্বে যে ব্রাহ্মিকসমাজের কথা বলিয়াছি, উহা কেশবচন্দ্রের কর্ম-জীবনের ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের একটি প্রধান ঘটনা। রামমোহনের যুগ হইতে এদেশে সমাজে নারী উপেক্ষিতা হইয়া আসিতেছে। কেশবচন্দ্র উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধের মাঝুৰ ; স্বতরাং যুগচেতনা তাঁহার চিন্তায় ও কর্মে যে প্রতিফলিত হইবে, ইহা স্বাভাবিক। যে সময়ে এই ব্রাহ্মিকসমাজ স্থাপিত হয় তখন নারীস্বের প্রতি শ্রদ্ধাবোধ বাংলাসাহিত্যে এবং বিদ্যাসাগরের সমাজসংস্কার প্রচেষ্টার মধ্যে সবেমাত্র দেখা দিয়াছে। নারীস্বের উন্নতিবিধায়ক উনিশ শতকের যাবতীয় উত্থমকে সমর্থণীভূক্ত করা যাইতে পারে। সতীদাহ নির্বারণ হইতে বিধবাবিবাহ আইন—সবই এক স্বরের পুনর্বিচ্ছাস। উনিশ শতকের জাগ্রত বাংলার পারিবারিক জীবনের প্রতি আমরা যদি একবার দৃষ্টিনিক্ষেপ করি, তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে নারীর পূর্ব মহিমা ক্ষুণ্ণ হইয়াছে। ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দে যুগসচেতন কবি মাইকেল নারীস্বের প্রতি নবজাগ্রত শ্রদ্ধাবোধকে বাংলালির সম্মুখে নৃতন করিয়া তুলিয়া ধরিলেন তাঁহার ‘বীরামনা’ কাব্যে। ঠিক সেই সময়েই কেশবচন্দ্র হৃদয়দম করিলেন যে, “ব্রাহ্মসমাজ দ্বারা এতদিন পর্যন্ত দেশোন্নতির যাহা কিছু চেষ্টা হইয়াছে, তন্মধ্যে স্ত্রীলোকদিগের উন্নতি প্রায় লক্ষিত হয় না। উপাসনামন্দির স্থাপন, কি ব্রহ্মবিঠালয়, কি সন্দৰ্ভ, স্ত্রীলোকদিগের জন্য এতমধ্যে কিছুই সংস্থাপিত হয় নাই। যে দেশে স্ত্রীলোকদিগের অহৰণ্তি, সে দেশের কথনো মন্দল নাই।” সেইজন্তাই তিনি ব্রাহ্মিকসভায় মেয়েদের শুধু উপদেশই দিতেন না, যুরোপীয় মহিলা দ্বারা তাহাদিগকে ভৃগোল, গণিত ও শিল্প বিষয়ে শিক্ষিত করিয়া তুলিবার ব্যবস্থা পর্যন্ত করিয়াছিলেন। সেই একই সঙ্গে দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র “সাধারণ বিদ্যালয়ে উপদেশ ও জ্ঞানোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে বালক-দিগের হৃদয়ে ধর্মভাব” জাগ্রত করিয়া তুলিবার কথা ও চিন্তা করিয়াছেন। তিনি জানিতেন, আজ যাহারা বালক আছে, যাহারা এখন বিদ্যালয়ে লেখাপড়া শিখিতেছে, তবিষ্যতে তাহারাই পরিবার ও দেশোন্নতির ভার গ্রহণ করিবে। তাঁহার কর্মজীবনের অন্যতম কৌর্তি ‘কলিকাতা কলেজ’ এই

উদ্দেশ্য লইয়াই স্থাপিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের ধর্মপ্রচারের মধ্যে কত বড়ো সংগঠনমূলক আদর্শ কার্য করিত, তাহা ভাবিলে সতাই বিস্মিত হইতে হয়।

১৮৬৬। মে মাস।

আর. স্কট মন্ত্রীখ নামে এক স্কটল্যাণ্ডীয় বণিক ভারতীয়দের চরিত্রের নিন্দা করিয়া একটি বক্তৃতা করেন, সেই বক্তৃতায় ভারতের স্বীজাতির প্রতিও কটাক্ষ ছিল। সেকালের যুগ হইতে বিদেশী কর্তৃক ভারতবাসীর চরিত্রের উপর যে কুৎসালেপন চলিয়া আসিতেছে, উনিশ শতকের ষষ্ঠ দশকেও তাহার জ্ঞের চলিয়াছে—বিংশ শতকেও চলিয়াছে। মন্ত্রীখ সাহেবের বক্তৃতায় দেশীয়গণ স্বভাবতঃ উত্তেজিত হইলেন। কিন্তু ইহার জ্ঞাব দিবে কে? জাতির সম্মান বক্ষা করিবার জন্য তখন অগ্রসর হইলেন কেশবচন্দ্র। কলিকাতার মেডিকেল কলেজে তিনি *Jesus Christ: Europe and Asia* শীর্ষক একটি বক্তৃতা দিলেন হই মে তারিখে। এই প্রসঙ্গে ‘আচার্য কেশবচন্দ্র’ পুস্তকে লিখিত হইয়াছে: “মন্ত্রীখ যে প্রকার কুরুচি প্রদর্শন করিয়া দেশীয়গণকে আক্রমণ করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎসম্বন্ধে তাহার কোন প্রতিবাদ না করিয়াও, এমনই ভাবে উভয় জাতির চরিত্র বর্ণন করিয়াছিলেন যে, তাহা পাঠ করিয়া উভয় জাতির মনে সাম্যভাব উপস্থিত না হইয়া থাকিতে পারেন না।” এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র যুরোপ ও এশিয়া দুই দেশের দুই জাতির চরিত্রের দোষ একত্র উপস্থিত করিয়া বিশ্লেষণ করেন। গভর্ণর-জেনারেল লর্ড লরেন্স এই বক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়াই কেশবচন্দ্রের সহিত পরিচিত হইবার ইচ্ছা প্রকাশ করিয়াছিলেন।

প্রসন্নতঃ উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটি প্রাচীনপন্থী ব্রাহ্মদিগের মনঃপৃত হয় নাই, কারণ ইহাতে যীশু খ্রীষ্টের প্রতি তাহার ভক্তি ও অহুরাগ প্রকাশ পাইয়াছিল। বিরোধিদল ইহা কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে অন্ত্র হিসাবে প্রয়োগ করিতে উত্তৃত হইলেন; তাহাদের মধ্যে কেহ কেহ মহার্বির কানে দিলেন—কেশববাবু তো খ্রীষ্টান হইবেন মনে হইতেছে, অতএব উহাকে আর ব্রাহ্মসমাজে রাখিয়া লাভ কি? কেশবচন্দ্রের বক্তৃতায় খ্রীষ্টের ঈশ্বরত্ব প্রতিপাদিত ছিল, প্রাচীনপন্থী ব্রাহ্মগণের পক্ষে উহা বরদাস্ত করা কঠিন ছিল

এবং ইহার ফল এই দাঢ়াইল যে—“আজ পর্যন্ত কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সদ্বে যে সম্বন্ধ ছিল হইয়াও ছিল হয় নাই, এখন সম্যক প্রকারে সেই সম্বন্ধ ছিল হইবার সময় উপস্থিত হইল।” আবার সেই কথাই বলিতে হঃ—“এই সম্বন্ধচেনের মধ্যে বিধাতার হস্ত বিশ্বামান। আর অধিকদিন একত্রে থাকিলে ধর্মের নবীন স্ফূর্তিলাভ পদে পদে অবরুদ্ধ হইত।” প্রাচীনেরা বুঝলেন না যে, ব্রাহ্মসমাজের সংস্থাপক রাজা রামমোহন রায় গীষ্টের প্রতি একান্ত ভক্তিমান ছিলেন, কলিকাতার ও ইংলণ্ডে তিনি একেব্রবাদী একাধিক গীর্জায় উপাসনা পর্যন্ত করিয়াছেন; আশ্চর্যের বিষয় এই যে, সেই রাম-মোহনেরই প্রচারিত ধর্মের অনুসরণ করিয়াও মহিষির নেতৃত্বে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ এ-বিষয়ে রাজাৰ বিপরীত মত পোষণ করিয়া অনেকটা গীষ্ট-বিরোধী হইয়া পড়িয়াছিলেন। সেই জন্যই কি কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতার পর তত্ত্ববেদিনী পত্রিকায় মন্তব্য করা হইল: “আক্ষেপের বিষয় এই যে, সম্প্রতি এখনকার কেহ ক্রাইষ্টের প্রতি নিতান্ত পক্ষপাতী হইয়া উঠিয়াছেন। ক্রাইষ্টের যেকোন চরিত্র প্রসিদ্ধ আছে, বোধহয় সেইকোন চরিত্র ইহার ভালবাসেন বলিয়া ক্রাইষ্টের প্রতি এত অনুরূপ হইয়াছেন।”

আসল কথা, ইতিহাস-প্রসিদ্ধ সকল মহচরিত্র লইয়াই কেশবচন্দ্র আলোচনা করিয়াছেন, কেবলমাত্র গীষ্টকে লইয়া নহে। এই বৎসরের সেপ্টেম্বর মাসের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আর একটি বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ “Great men” এবং তাহার টাউনহলের এই বক্তৃতাটির মধ্যেই আমরা পরবর্তী কালের ‘সাধুসমাগম’ পুস্তকের পূর্বাভাস পাই। কেশবচন্দ্র অবতার-বাদে বিশ্বাসী ছিলেন না, কিন্তু তিনি ইতিহাসের মহৎ মানুষদের ( অর্থাৎ মানবসভ্যতার ইতিহাসে ধারাদিগকে ‘Representative man’ বলা হইয়া থাকে ) মহেন্দ্রে আস্থাবান ছিলেন। তাইতো তিনি বলিতে পারিয়াছিলেন: “It is the aristocracy of great men that governs the world.” কেশবচন্দ্রের মতে মহৎ মানুষই ইতিহাসের প্রতিনিধিত্বানীয় মানুষ। ইঁহাদের চরিত্রের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইয়াছেন স্বার্থশূত্তা, জ্ঞানের মৌলিকতা এবং অপরাজেয় ক্ষমতা। ইতিহাসের প্রকৃত ‘হিরো’ তো ইঁহারাই। মহৎ মানুষ তৈরি হয় না—ইঁহারা বিধাতার স্ফটি, যুগের প্রয়োজনেই ইঁহাদের

আবির্ভাব এবং পৃথিবীর সকল সভ্যজাতির মধ্যেই ইতিহাসের মহৎ মানবের আবির্ভাব ঘটিয়া থাকে ; চৈতন্য, যীশু, মহান্দ—সকলকেই কেশবচন্দ্ৰ ইতিহাসের প্রতিনিধিত্বানীয় মাঝৰ হিসাবে স্বীকৃতি দিয়াছেন, অবতাৰ বলিয়া পূজা কৰেন নাই। তাহার এই দৃষ্টিভদ্ৰিৰ প্ৰকৃত তাৎপৰ্য সেদিন অনেকেই বুৰিতে পারেন নাই ; তাই তাহার এই ‘গ্ৰেট মেন’ বৃক্ষতাটিতে অভিসন্ধি আৱোপ কৱিয়া বলা হইয়াছিল যে, কেশবচন্দ্ৰ বুৰি স্বয়ং এইবাৰ নিজেকে একজন ‘গ্ৰেট’ বা অবতাৰকন্ত পুৰুষ বলিয়া জাহিৰ কৱিতেছেন। কিন্তু তিনি কখনো তাহা কৱেন নাই। এইখানেই তাহার মহৰ্ষ।

॥ এগারো ॥

“সাধু মাহার ইচ্ছা, ঈশ্বর তাহার সহায়।”

“Truth is not the slave of wealth, it is not the slave of even the emperors, Truth is Brahmoism.”

এই মূলমন্ত্র দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদয়ে ধারণ করিয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীনভাবে কার্যক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইলেন। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনেতিহাস, তাহার প্রত্যেকটি কার্য ও চিন্তা ইহাই প্রমাণ করে যে, তিনি “কখন কোন কার্য ঈশ্বরের আদেশ ভিন্ন করিতেন না।” আমরা দেখিয়াছি, মহর্ষি তথা কলিকাতা সমাজের সহিত তাহার বিছেদের ব্যাপার এক মাস নহে, দুই মাস নহে, দীর্ঘ দুই বৎসরকাল যাবৎ চলিয়াছে এবং এই সময়ের মধ্যে “সকল ব্রাহ্মের মন যেমন এসময়ে উত্তেজিত অবস্থা ধারণ করিয়াছিল, তাহাতে তিনি অতি প্রথমেই নৃতন সমাজ গঠন করিতে পারিতেন।” কিন্তু তিনি তাহা করেন নাই; তিনি অব্যগ্রচিতে ঈশ্বরনির্দিষ্ট সময়ের জন্য প্রতীক্ষা করিয়াছেন, প্রবীণ এবং প্রাচীনপন্থী সমাজীদের শুভবুদ্ধির নিকট বারবার আবেদন জানাইয়াছেন, মহর্ষির সহিত একত্রে থাকিবার যত্ন পর্যন্ত বারবার করিয়াছেন। বিছেদের স্থচনা হইতে একটি নৃতন সমাজগঠনের প্রস্তুতিপর্ব চলিয়াছে দুই বৎসর। তারপর যখন বুঝিলেন সময় উপস্থিত হইয়াছে, তখন তিনি “ব্রাহ্মসাধারণকে নৃতন সমাজের পতন দেওয়ার জন্য আহ্বান করিলেন। সে আহ্বান সকলের প্রাণে সাড়া তুলিল” এবং তারপর ইতিহাসের এক মাহেক্ষণে বাংলার মাটিতে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ (The Brahmo Samaj of India) স্থাপিত হইল।

ইতিহাস-প্রসিদ্ধ এই ঘটনাটির তারিখ ছিল ১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দের ১১ই নভেম্বর অর্থাৎ রামমোহন রায়ের ব্রাহ্মসমাজ স্থাপনের সাঁইত্রিশ বৎসর পরে। বাংলার উর্বর মাটিতে সেই বৃগমানব একদা বিশ্বজনীন এক নৃতন ধর্মের বীজ বপন করিয়া গিয়াছিলেন, চৌদ্দ বৎসর পরে দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর সীয়ি প্রতিভাবারি সিঞ্চনে সেই বীজকে পরিপুষ্ট করিয়া তুলিলেন, কালে সেই বীজ অঙ্কুরিত

হইল। তারপর তাহাকেই ইহার ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লাইয়া যাইবার জন্য কেশবচন্দ্র আজ ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিলেন। সেদিন, ১১ই নভেম্বরের সকায়, নবসমাজ প্রতিষ্ঠার উদ্বোধনী বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র যথন বলিলেন: “We have met here to discharge a most important duty, which we owe to ourselves, to our Church, and to India ... May God enable us to achieve it.” কেশবচন্দ্রের এই উক্তির মধ্যে দুইটি কথা বিশেষভাবে লক্ষণীয়—to India আর God; স্পষ্টতঃই দেখা যাইতেছে, রামমোহন-স্থাপিত ও দেবেন্দ্রনাথ-পরিচালিত ব্রাহ্মসমাজের এই যে পরিবর্তন, এই যে নৃতন ও পৃথক সমাজ স্থাপনের প্রয়াস—ইহার মধ্যে প্রতিপ্রতিক্রিয়ার কোন প্রশংসন ছিল না (কোন কোন লেখক যাহার ইন্দিত করিয়া থাকেন), ভারতবর্ষের কল্যাণসাধনই ছিল ইহার লক্ষ্য আর একমাত্র ইশ্বরের উপর ভরসা রাখিয়াই কেশবচন্দ্র এই মহৎ কার্য সাধনে সেদিন অগ্রসর হইয়াছিলেন। স্বীয় অভিজ্ঞতা ও দূরদৃষ্টিবলে কেশবচন্দ্র সমগ্র ভারতের ঐক্য সম্বন্ধে স্থির নিশ্চয় হইয়াছিলেন। তখন রাজনীতি ক্ষেত্রে ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েশন ভারতের শুধু ব্রিটিশ শাসিত অঞ্চল-সমূহের ঐক্যের কথা চিন্তা করিয়াছিল, কিন্তু ধর্মের ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্র সমগ্র ভারতের ঐক্য চিন্তাকে ‘ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ’ এই কথাটির মধ্যে রূপ দিতে চাহিলেন।

এই প্রসঙ্গে ম্যাক্সমুলারের একটি মন্তব্য উল্লতিযোগ্য। কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে বিচ্ছেদের কারণ নির্ণয় করিয়া পরবর্তীকালে (১৮৮৪খ্রঃ) তিনি লিখিয়াছিলেন: “So far I can judge, Debendranath and his friends were averse to unnecessary innovations and afraid of anything likely to wound the national feelings of the great man of the people. They wanted before all to retain the national character of their religion.” ম্যাক্সমুলার উল্লিখিত ব্রাহ্মধর্মের এই ‘national character’ বলিতে দেবেন্দ্রনাথ ও তাহার অন্বর্ত্তিগণ হিন্দুধর্মের গঙ্গীর মধ্যে আবদ্ধ থাকাকেই বুঝিতেন। দেবেন্দ্রনাথের পর কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সভাপতি হইয়াছিলেন

রাজনারামণ বস্তু এবং তিনিও এই একই আদর্শদ্বারা পরিচালিত হইয়াছিলেন। হিন্দুধর্মের ও হিন্দুশাস্ত্রের কাঠামোর মধ্যে থাকিয়া ইঁহারা ব্রাহ্মধর্মের সর্ব-জনীনভাব সম্পর্কে যে ব্যাখ্যান দিয়াছিলেন তাহার মধ্যে আর যাহাই থাকুক রামমোহনের আদর্শ যে ছিল না, ইহা বলাই বাহুল্য। দৃষ্টিভঙ্গির এই মূলগত প্রভেদ হইতেই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের উৎপত্তি। প্রকৃতপক্ষে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ মুখে *universal* বলিলেও, কার্যতঃ হিন্দুশাস্ত্র ভিন্ন অন্য শাস্ত্র স্পর্শ করেন নাই; ইঁহারা কথনো অস্ত্রাত্ম ধর্মের শাস্ত্র হইতে সত্য সংগ্রহে তৎপর হন নাই। তাই আমরা দেখিতে পাই যে, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত হইবার পূর্বে কেশবচন্দ্র সর্বপ্রথম এমন একখানি গ্রন্থসংকলনের জন্য প্রয়াস পাইলেন “যে গ্রন্থে সকল দেশের সকল সম্প্রদায়ের সকল শাস্ত্র হইতে সংগৃহীত সত্য একত্র নিবন্ধ থাকিবে।” এই সময়ে কেশবচন্দ্রের সঙ্গে আসিয়া মিলিত হইলেন আর একটি প্রতিভা। ইনি উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ রায়। আর্যশাস্ত্রে পারদর্শী, মহাজ্ঞানী ও যোগী উপাধ্যায় মহাশয়ই কেশবচন্দ্র-পরিকল্পিত ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের আদর্শ (motto) রচনা করিয়া দিয়াছিলেন। সেই আদর্শ এই শ্লোকটিতে ব্যক্ত হইয়াছে :

স্ববিশালমিদং বিশং পবিত্রং ব্রহ্মনন্দিরম্ ।

চেতঃ স্বনির্মলস্তীর্থং সত্যং শাস্ত্রমনন্ধরম্ ॥

বিশ্বাসো ধর্মমূলং হি প্রীতিঃ পরমসাধনম্ ।

স্বার্থনাশস্ত বৈরাগ্যং ব্রাহ্মেবেং প্রকীর্ত্যতে ॥

রামমোহন বাঁচিয়া থাকিলে আজ দেখিতে পাইতেন যে, বিশ্বজনীন একটি ধর্মপ্রতিষ্ঠার জন্য তাঁহার যে বিরাট পরিকল্পনা ছিল, তাহা এই শ্লোকটিতে কী যথার্থভাবেই না অভিব্যক্ত হইয়াছে। এই ‘মটো’ই ‘শ্লোক সংগ্রহ’ পুস্তকের সর্বপ্রথমে স্থান পাইয়াছে; ‘ধর্মতত্ত্ব’ পত্রিকার শিরোনামায়ও ইহা মুদ্রিত হইত। সর্বশাস্ত্রের সার সত্য সংকলন করিবার উদ্দেশ্যে কেশবচন্দ্র তাঁহার অসুগামী চারজন বন্ধুকে নিয়োগ করেন। মহেন্দ্রনাথ বস্তু শ্রীষ্টশাস্ত্রের, অধোরনাথ ও গৌরগোবিন্দ হিন্দুশাস্ত্রের এবং অমৃতলাল বস্তু কোরাণের প্রবচন সংগ্রহ করিতে প্রবৃত্ত হন, আর তিনি স্বয়ং পারসিক ধর্মশাস্ত্রের প্রবচনগুলি সংকলন করেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি।

ভারতবর্ষীয় আঙ্গসমাজ প্রতিষ্ঠার ইতিহাস সুপরিচিত ; স্বতরাং এখানে আমরা তাহার বিস্তারিত আলোচনা করিব না । কৃতুল্লী পাঠক ইহার সবিশেষ বিবরণ জানিতে ইচ্ছা করিলে ‘আচার্য কেশবচন্দ্র’ গ্রন্থানি পড়িতে পারেন । এইখানে শুধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, ভারতবর্ষীয় আঙ্গসমাজের প্রাথমিক উদ্বোধন করিয়া কেশবচন্দ্র যখন প্রথম প্রতাব উৎপান করিয়া বলিলেন—“ঝাহারা আঙ্গধর্মে বিশ্বাস করেন, তাহাদের নিজ মঙ্গলসাধন এবং ব্রহ্মজ্ঞান ও ব্রহ্মোপাসনা প্রচারোদ্দেশ্যে তাহারা ‘ভারতবর্ষীয় আঙ্গসমাজ’ নামে সমাজবন্ধ হউন”, তখন সকলেই একবাক্যে ইহা সমর্থন করেন । দশদিন পূর্বে ‘ইঙ্গিয়ান মিরারে’ এই সভার একটি বিজ্ঞাপন বাহির হয় এবং ১১ই নভেম্বর সভার দিন দুইশতাধিক উৎসাহী আঙ্গগণ ইঁটু পর্যন্ত জল ভাণ্ডিয়া গিয়া সভায় উপস্থিত হন । সভার উপস্থিত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ছিলেন, উমানাথ শুল্প ( ইনি সভাপতির আসন গ্রহণ করেন ), প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, অধোরনাথ শুল্প, মহেন্দ্রনাথ বসু, বিজয়কুমার গোস্বামী, হরনাথ রায়, নবগোপাল মিত্র, গোবিন্দচন্দ্র ঘোষ, অমৃতলাল বসু ও কাস্তিচন্দ্র মিত্র । এই সভাতেই প্রতাপচন্দ্র মজুমদার বলিয়াছিলেন : “আমরা যখন ভারতবর্ষীয় আঙ্গসমাজ-বন্ধ হইতেছি তখন কোন ধর্মকে, কোন শাস্ত্রকে বা কোন ব্যক্তিকে আমাদের সমাজের বাহিরে রাখিতে পারি না ।” সর্বশেষে আঙ্গধর্মপ্রচারের জন্য তাহার জীবনব্যাপী যত্ন, একাগ্রতা ও ধর্মাভ্রাগের জন্য দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরকে কৃতজ্ঞতাহৃতক একখানি অভিনন্দন পত্র দিবার প্রস্তাব করা হয় ।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ তাহার ঐতিহাসিক ভূমিকায় অবতীর্ণ হইল। কেশবচন্দ্রের ধর্মত এক বিবর্তনের দিকে অগ্রসর হইতেছিল। রাম-গোহনের ব্রাহ্মধর্মকে তিনি হিন্দুবের সংকীর্ণ গঙ্গীর বাহিরে আনিয়া সকল দেশের সকল জাতি ও সম্প্রদায়ের উপযোগী প্রগতিশীল এক বিশ্বজনীন ধর্মে পরিণত করিতে চাহিলেন। সেই যে জীবনের আরম্ভে তিনি উপলক্ষ করিয়াছিলেন যে, মানবসভ্যতার নিয়তি হইতেছে এক ঈশ্বর, এক সত্য ও এক সমাজের পথে অগ্রসর হওয়া, সেই কল্পনাকে আজ তিনি ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মাধ্যমে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। তিনি এই নৃতন

সমাজের সম্পাদক নিযুক্ত হইলেন, কোনো ব্যক্তিবিশেষ এই নৃতন সমাজের সভাপতি ছিলেন না। কথিত আছে, কেশবচন্দ্র বলিতেন—স্বয়ং ঈশ্বর ইহার সভাপতি। তিনি ছিলেন ইহার সম্পাদক আর প্রতাপচন্দ্র ও উমানাথ গুপ্ত ছিলেন সহকারী সম্পাদক। “সকল জাতির ধর্মগ্রন্থ হইতে সত্য ও বাণী সংকলিত হইয়া ব্রাহ্মসমাজের ধর্মোপদেশের অন্তর্ভূত হইল। এই প্রথমবার বিধিমত বাইবেল, কোরাণ, জেন্দাবেস্ত এবং হিন্দুশাস্ত্র হইতে সংকলিত ও উদ্কৃত বাণী সমভাবে ব্রাহ্মধর্মের শাস্ত্রের অঙ্গীভূত হইল।” কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব ও প্রেরণা ব্রাহ্মসমাজকে আজ যেন তাহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি দান করিল।

অনেকেরই ধারণা যে, কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনের ভিত্তি মহার্বি কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। এ ধারণা নিতান্তই ভুল। কেশবচন্দ্রের জীবনে-তিহাস যাহারা গভীরভাবে অগুশীলন করিয়াছেন, যাহারা তাহার সমগ্র রচনা শ্রদ্ধার সহিত পাঠ করিয়াছেন, তাহারা দেখিতে পাইবেন যে, ব্রাহ্মসমাজ বা দেবেন্দ্রনাথের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্বেই কেশবচন্দ্রের ধর্মজীবন শুরু হইয়া গিয়াছে। অন্ত যুক্তি দ্বারে থাকুক, কেশবচন্দ্রের ‘জীবনবেদ’ গ্রন্থই ইহার অভ্যন্ত সাক্ষ্য বহন করে। ধর্মজীবনের উৰাকালে, যখন তিনি কোনো ধর্মসমাজে সভ্যকূপে ঘোগদান করেন নাই, আমরা দেখিতে পাই তখনই কেশবচন্দ্র প্রার্থনার ভিত্তি দিয়া ধর্মকে পাইয়াছেন। প্রার্থনাই কেশবচন্দ্রের শুরু—ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন, অন্তরে অনুভব করিয়াছেন; তাইতো তিনি দৃঢ় প্রত্যয়ের সহিত বারবার বলিয়াছেন—বেদবেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেক্ষা প্রার্থনা শ্রেষ্ঠ। তিনি শুধু প্রার্থনা করিতেন না, প্রার্থনা করিয়া তিনি ঈশ্বরাদেশের জন্য অপেক্ষা করিতেন। প্রার্থনা এবং ঈশ্বরাদেশ—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের ধর্মজীবনের নিয়ামক, তাহার জীবনগুশীলনের সময় এই কথাটি বিশেষভাবে মনে রাখিতে হইবে। বলা বাহ্যিক, এইজন্যই তিনি নিজেকে দেবেন্দ্রনাথের ধর্মতের ভিত্তি দীর্ঘকাল আবক্ষ রাখিতে পারিলেন না। মহার্বিদেবের সহিত যখন ধর্ম ও সমাজসংস্কার সম্বন্ধে মতবৈধ দেখা দিল এবং তিনি যখন বিবেকের স্মৃষ্টি বাণী কানে শুনিতে পাইলেন, ইতিহাসের ইঙ্গিত যখন তিনি ধরিতে পারিলেন, তখন কেশবচন্দ্র আর স্বৃষ্টির থাকিতে

পারিলেন না । ব্রাহ্মসমাজকে পারিবারিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করিতে ব্যগ্র হইয়া এবং জাতিভেদ, পৌত্রলিকতা ও সর্ববিধ সামাজিক কুসংস্কারের বিরুদ্ধে দাঢ়াইয়া তিনি ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ গঠন করিলেন ।

মুষ্টিমেয় কয়েকজন ধর্মাত্মাগী তরুণদের লইয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীন কর্মক্ষেত্র অবতীর্ণ হইলেন । সকলেই ঈশ্বরকে সাক্ষী রাখিয়া প্রচারবত গ্রহণ করিলেন । ইহাদের অন্তরে সেদিন কেশবচন্দ্র যে উৎসাহের আগুন জালিয়া দিয়াছিলেন, ইহাদের প্রত্যেকের মনে বৈরাগ্য ও ধর্মপ্রচারের উৎসাহ তিনি যেভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিয়াছিলেন, আজ এই স্বদ্রকালের ব্যবধানে, আমাদের পক্ষে তাহা ব্যবস্থ হৃদয়ঙ্গম করা কঠিন । অন্ধদিনের মধ্যেই সকলে দেখিতে পাইল যে কেশবচন্দ্র অসন্তু সন্তু করিয়াছেন । একে একে প্রচারকগণ প্রচারক্ষেত্রে নামিয়া গেলেন । গৌরগোবিন্দ, প্রতাপচন্দ্র, অধোরনাথ, বিজয়কুষল, অমৃতলাল, ব্রৈলোক্যনাথ সাহাল প্রভৃতি কেশব-চন্দ্রের ভবনে সমবেত হইতেন এবং “সকলেই প্রায় তাহার গৃহে অবস্থিতি করিয়া সদালাপ, সংপ্রসন্ন ও উপাসনায় সময়ক্ষেপ করিতেন ।” ইহাদের প্রত্যেকের “তথনকার বৈরাগ্য সাধনসাপেক্ষ ছিল না, আপনা-আপনি বিকশিত হইয়াছিল ।... তখন এমনই প্রকৃত বৈরাগ্যের বায়ু বহিত যে, মহিলারাও কোন কষ্টকে কষ্ট জ্ঞান করিতেন না ; কষ্টতে ও দীনতাতে, অনুহীনতা ও বন্ধুহীনতাতে আনন্দ করিতেন, সর্বদাই প্রফুল্লচিত্তে ভগবান্কে ধন্তবাদ দিতেন ।” ঈশ্বর-বিশ্বাস কতখানি গভীর হইলে, ধর্মবোধ কতখানি আন্তরিক হইলে, ইহা সন্তু তাহা বস্তুতাত্ত্বিকতায় পূর্ণ ভোগসর্বস্ব আজিকার এই পৃথিবীতে আমরা সহজে কল্পনা করিতে পারি না ।

যে বৎসর কলিকাতায় ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত হয় সেই বৎসরের শেষভাগে কলিকাতার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল । মেরি কার্পেন্টারের আগমন । জনহিতৈষিণী এই ইংরেজ মহিলা এন্দেশের স্তৰীজাতির উন্নতির কথা বিশেষভাবে চিন্তা করিয়াছিলেন । তখন মেয়েদের শিক্ষার ক্ষেত্রে বেথন-বিশ্বাসাগরের মিলিত প্রয়াসের ফলে কলিকাতা তথা বাংলা দেশে এক নৃতন যুগের স্থচনা হইয়াছে । সেই সঙ্গে যুক্ত হইয়াছে

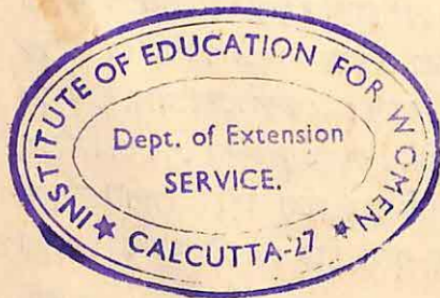
কেশবচন্দ্রের উদ্ঘাম। কলিকাতায় আসিয়া কুমারী কার্পেন্টার কেশবচন্দ্রকে তাঁহার একমাত্র বন্ধু ও সহায় পাইলেন। বেলতেডিয়ারে বড়লাটের প্রাসাদে তিনি অতিথি হইয়াছিলেন, “এবং সেই রাজভবন হইতে পদব্রজে সর্বদা তিনি কেশবচন্দ্রের কলুটোলার ভবনে যাতায়াত করিতেন। মিস কার্পেন্টার কর্তৃক আন্দোলনের ফলস্বরূপ, পরসময়ে কেশবচন্দ্র স্বীশিক্ষায়ী বিশ্বালয় নামে একটি বিশ্বালয় সংস্থাপিত করেন। এই বিশ্বালয় এদেশীয় স্বীলোকগণের উচ্চতর শিক্ষার স্থৰ্পাত করে।” একদিন ব্রাহ্মিকাসমাজের পক্ষ হইতে মিস কার্পেন্টারকে অভিনন্দিত করা হইল। আর একদিন ডাক্তার গুভিড চক্রবর্তীর বাড়িতে কার্পেন্টারের সম্মানে একটি সাক্ষাৎ সম্মেলন হইল। কেশবচন্দ্র কতিপয় ব্রাহ্মবন্ধু ও ব্রাহ্মিকাভগীদের লইয়া এই সম্মেলনে যোগদান করেন।” এ দেশীয় অন্তঃপুরবাসিনী মহিলাদিগের ইংরাজি ‘ইভনিং পার্টিতে’ গমন করার এই প্রথম দৃষ্টান্ত। বাঙালির মেয়ে বন্ধন-মুক্তির পথে আর এক ধাপ অগ্রসর হইল।

এই প্রসঙ্গে একটি কথা বলিবার আছে। পাঞ্চাঙ্গ প্রথাৰ অনুসরণে অন্তঃপুরের মেয়েদের বাহিরে অবাধ মেলামেশার ভিতৰ দিয়া তাহাদিগকে রাতারাতি ‘স্বাধীন জেনানাস’ পরিণত করিবার পক্ষপাতী কেশবচন্দ্র আন্দো ছিলেন না। এই বিষয়ে তাঁহার অভিমত খুবই স্বস্পষ্ট। স্বীলোকদিগকে জোর করিয়া বা অনুরোধ করিয়া স্বাধীন করার পক্ষপাতী তিনি ছিলেন না। সেই সময়ে কলিকাতায় বহু ধনী ও সন্তান পরিবারের মধ্যে এই ফ্যাশান দাঢ়াইয়াছিল যে, বাড়ির মেয়েদের মেম সাজাইয়া, লাট-সাহেবের বাড়িতে সভাসমিতিতে লইয়া যাওয়া ও সেকছাণ করানই বুঝি স্বী-স্বাধীনতাৰ নিৰ্দৰ্শন। এইরূপ অর্থহীন অনুকৰণ কেশবচন্দ্র কোনোদিনই পচলন করিতেন না। তাই তিনি বলিতেন: “আমি নিশ্চয়ই বলিতেছি যে, একপ করিলে স্বী স্বাধীন হন না।... ভিতৰে পরিবর্তন হইল না, অথচ অনুকৰণ করিতে শিক্ষা দিলে, এদেশীয় ব্রহ্মণীদিগকে স্বাধীনতা শিক্ষা দেওয়া হইবে না।... আমি আত্মার স্বাধীনতা, মনের স্বাধীনতাকে প্রকৃত স্বাধীনতা জ্ঞান করি।” কেশবচন্দ্রের এই অভিমত আজিও তাঁহার মূল্য হারায় নাই।

“তোমরা যাও, উত্তর দক্ষিণ পূর্ব পশ্চিম চারিদিক হইতে প্রচার কর, দিকে দিকে ভারতীয় ব্রাহ্মসমাজের আধিপত্য হ্রাপন কর।”—এই প্রকার অলন্ত উৎসাহের বাণী প্রচারকদের প্রত্যেকের হাদয়ে সঞ্চারিত করিয়া দিয়া, সেদিন কেশবচন্দ্র কি ভাবে এই নৃতন সমাজের প্রসারে ও বিস্তারে যত্নবান হইয়াছিলেন, সে কাহিনী বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করিবার প্রয়োজন নাই। শুধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, বিজয়কৃষ্ণ, যজ্ঞনাথ, অঘোরনাথ প্রমুখ “প্রচারকগণ এখন হইতে দেশদেশান্তরে ভ্রমণ করিয়া বহুতাদি দ্বারা অলন্ত-ভাবে প্রচার করিতে লাগিলেন। পৌত্রলিকতার সহিত সংস্কৰ ত্যাগ কর, একমাত্র অদ্বিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা কর, জাতিভেদ পরিহারপূর্বক মহুয়ের মধ্যে ভাস্তু হ্রাপন কর, নিয়ত প্রার্থনা কর, সৎকার্য কর—ইহাই সকল উপদেশের সার ছিল।” বলা বাহুল্য, এই প্রচারকার্য নির্বিবাদে সম্ভবপর হয় নাই, বহুহানেই প্রচারকদিগকে নির্যাতনের সম্মুখীন হইতে হইয়াছিল। প্রচারকদের একটি দল গিয়াছিলেন পূর্ববঙ্গে আর স্বয়ং কেশবচন্দ্র, উমানাথ, অমৃতলাল, মহেন্দ্রনাথ ও প্রতাপচন্দ্রকে লইয়া উত্তর-পশ্চিম প্রদেশ ও পাঞ্চাব গমন করেন। চারিদিকে উৎসাহের আগুন জলিয়া উঠিল, সর্বত্রই ব্রাহ্ম আন্দোলন যেন একটি বাস্তব রূপ লইয়া নবজাগরণের ইতিহাসে নৃতন তরঙ্গ তুলিল। এই সময়কার প্রচারযাত্রায় কেশবচন্দ্র ভাগলপুর, মুদ্দের, বাঁকিপুর, এলাহাবাদ, কাশগ্পুর, দিল্লী, লাহোর, অমৃতসর প্রভৃতি হানে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পতাকা উড়ীন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র যে সর্বত্র ধর্মের প্রসঙ্গ আলোচনা করিতেন তাহা নহে, শিক্ষা ও সমাজ সংস্কারের কথা ও বিশেষভাবে আলোচনা করিতেন। কেশবচন্দ্র সর্বত্রই ইংরেজিতে বহুতা করিতেন এবং তাহার সেই বহুতা শুনিবার জন্য লেফটেনান্ট-গভর্ণর হইতে আবর্ত করিয়া উচ্চ রাজপুরুষরাও আসিতেন। কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে দেখা যায় যে, তিনি ছিলেন একজন অক্লান্ত বক্তা। ১৮৬৬-র শেষ ভাগ হইতে ১৮৬৭-র এগ্রিলের প্রথম সপ্তাহ—এই সময়ের মধ্যে তিনি চরিশটি বহুতা দিয়াছিলেন। ইহা হইতেই বুঝিতে পারা যায় যে কী অক্লান্তকর্মী পুরুষ ছিলেন কেশবচন্দ্র।

কেশবচন্দ্রের বহুতাই ছিল তখনকার দিনে শুনিবার জিনিস। রাম-

গোপাল ঘোষের পর বাঙালির মুখে ইংরেজি বক্তৃতা এমন আর কেহ কখনো শোনে নাই। এ দেশে মৌখিক বক্তৃতার ( extempore speech ) প্রবর্তক তিনিই। “It was Keshub Chandra Sen who first made use of the platform for public addresses and revealed the power of oratory over the Indian mind,—এই উক্তি আদো অত্যুক্তি নয়। তাঁহার আকৃতি যেমন ছিল রাজনৈতিক, “কর্তৃপক্ষের ছিল তেমনি গভীর, শক্তিসংপন্ন অর্থ সদীতের মতন মধুর।” ভারতের নব-জাগরণের সেই প্রদীপ্ত মধ্যাহ্নকালে কেশবচন্দ্রের বাগীতার স্ফূলিঙ্গ সত্যই চারিদিকে ছড়াইয়া পড়িয়া, এক বিচিত্র উন্মাদনার স্ফটি করিয়াছিল। যে শুনিত সেই-ই মন্ত্রমুক্তের মতন হইয়া যাইত। ভাষা ও ভাবের সম্পদে, শব্দবিশ্বাসে, বলিবার ভদ্বিতে, প্রাঞ্জলতা ও লালিত্যে বাগীশ্রেষ্ঠ কেশবচন্দ্রের ইংরেজি বক্তৃতামালা আজো পৃথিবীর বিশ্বে হইয়া আছে এবং আজো ঐগুলি ইংরেজি সাহিত্যের পরম সম্পদ বলিয়া স্বীকৃত। সমকালীন বাংলার তরুণদের মনে কেশবচন্দ্রের বক্তৃতা কী গভীর প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল, তাহা তাঁহার রাজনৈতিক মানসপূর্তি শর শ্রেনুন্নাথ স্বীয় আত্মজীবনী *A Nation in Making* গ্রন্থে লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন যে, আমেরিকার ড্যানিশেল ওয়েবেষ্টার আর ইংলণ্ডের জন ব্রাইটের সমতুল্য বাগী ছিলেন ভারতের কেশবচন্দ্র।



॥ বারো ॥

“জ্ঞান জীবন ‘পরে জাগিল প্রভাত।’”—সেদিন ইতিহাসের গতিপথেই ঠিক এমনই একটি নৃতন প্রভাতের স্থচনা করিয়া দিয়া, নবজ্ঞাগ্রত বাংলার বুকে আবিষ্ট হইয়াছিল কেশবচন্দ্র সেনের ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ। সেই প্রভাতের নৃতন আলো গিয়া পড়িল আধুনিক ভারতবর্ষের মানসলোকে— নৃতন সমাজবোধ, নৃতন ধর্মচিন্তায় উদ্বেলিত হইয়া উঠিল নবীন ভারতবর্ষ। ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল দিক দিয়াই সেদিন সমগ্র ভারতবর্ষে এক নৃতন ঘুগের স্থচনা করিয়া দিয়াছিল—বাংলার সহিত বোঝাই, মাদ্রাজ, পাঞ্জাব প্রভৃতি ভারতের দূরবর্তী অঞ্চলের আত্মিক ঘনিষ্ঠতা উনিশ শতকের ইতিহাসে এই পর্ব হইতেই আরম্ভ। সেদিন সর্বভারতীয় নেতৃত্বের পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন একটি মাত্র মারুষ। তিনি ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র সেন। বাংলাকে কেন্দ্র করিয়া, তিনি সেদিন ভারতবর্ষের সকল দিকেই তাহার আহ্বান পাঠাইয়াছিলেন। একটি নিবিড় ঐক্যবোধের ভিতর দিয়া সমগ্র জাতিকে তিনি এইবার গড়িয়া তুলিতে অগ্রসর হইলেন। ইতিহাসে ইহাই ছিল সেদিন তাহার অগ্রতম ভূমিকা। শৃঙ্গর্গ উৎসাহ দ্বারা তিনি জাতিকে সংজ্ঞীবিত করেন নাই, বাক্যচূটায় তাহার চিন্তকে তিনি বিমুক্ত করেন নাই, শৈবধিন দেশহিতৈষী তিনি ছিলেন না, বা খ্যাতিপ্রাপ্তী ধর্মসংক্ষারকও তিনি ছিলেন না, অথবা বাহিরের কতকগুলি হিতকর অঙ্গানে মত হইয়া তিনি কখনো সাময়িক জৌলুষ স্থষ্টি করিবার প্রয়াস পান নাই। তাহার পূর্ববর্তী মনীষিদের সহিত এইখানেই ছিল কেশবচন্দ্রের লক্ষণীয় পার্থক্য। তিনি বুঝিতেন মারুষ কাজে নয়, বিশ্বাসেই বাঁচিয়া থাকে। বিশ্বাসের বলেই সে অনন্ত উন্নতি ও বিস্তারের পথে অগ্রসর হয়। সমাজ-জীবনের চারিদিকে তীক্ষ্ণ ও অহসন্ধিৎসু দৃষ্টি নিক্ষেপ করিয়া কেশবচন্দ্র দেখিতে পাইলেন, জাতীয় চরিত্রের কোথায় ক্রাটি, কোথায় ইহার দুর্বলতা। রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে যদি তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া যাইতে হয়, যদি ইহাকে জাতীয় জীবনের সহিত একীভূত করিতে হয়,

তাহা হইলে সর্বাংগে ব্রাহ্মসমাজের আধ্যাত্মিক পরিবর্তন সাধন করিতে হয় । ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের ঐতিহাসিক প্রয়োজনীয়তা ছিল এইখানেই । শুক্র উপাসনা নয়, সপ্তাহে একবার মাত্র ব্রহ্মের শ্বরণ করা নয়, জীবন্ত ভক্তি আর অলস্ত বিশ্বাসেরই সেদিন সবচেয়ে বেশি প্রয়োজন হইয়াছিল—জীবন্ত ইতিহারের ধর্মকে আশ্রয় করিয়াই সমাজে এবং জীবনে—জীবনের প্রত্যেকটি চিন্তায় ও কার্যে, সেই বিশ্বাস ও ভক্তিকে মূর্ত করিয়া তুলিবারই প্রয়োজন সেদিন হইয়াছিল । কেবলমাত্র মতের কিছা অরুঢ়ানের ধর্ম লইয়া তো জীবনের সামগ্রিক বিকাশ সম্ভব নয়—প্রয়োজন জীবন্ত ভক্তির ধর্মের, অলস্ত বিশ্বাসের ধর্মের । এই বিশ্বাস, এই ভক্তি দ্বারা পুরাতন ব্রাহ্মসমাজের আধ্যাত্মিক সংস্কার সাধন করিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই সেদিন কেশবচন্দ্ৰ ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন । উনিশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে ইহা একটি বড় রকমের পথচিহ্ন (landmark)—ইহা যেন আমরা ভুলিয়া না যাই ।

১৮৬৮ ।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের তথনো পর্যন্ত নিজস্ব কোনো গৃহ ছিল না, যিলিত উপাসনার জন্যও কোনো স্থান ছিল না । সমাজ স্থাপিত হইয়া অবধি এখানে-ওখানে উপাসনা চলিয়া আসিতেছে, কখনো স্কুল বাড়িতে, কখনো ভাড়া-করা বাড়িতে, আবার কখনো বা কেশবচন্দ্ৰের কলুটোলার ভবনে । এইবার তিনি সমাজের একটি নিজস্ব গৃহের কথা চিন্তা করিলেন । পুরাতন সমাজগৃহে তাঁহারা উপাসনা করিবার অহমতি প্রথমাবধি পান নাই । সমাজ স্থাপিত হইয়াছে, ইহার জন্য এখন গৃহ দরকার । কেশবচন্দ্ৰের প্রকৃতি এমনই ছিল যে কোনো কাজই তিনি অসম্পূর্ণ বা অর্ধসম্পূর্ণ রাখিতেন না । কিন্তু টাকা কোথায় ? টাকা ছিল তাঁহার বিশ্বাসের তোষাধানায় । এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্ৰ সত্যই লিখিয়াছেন : “In every good or great work that had to be done, he drew from the treasury of his faith, and that was inexhaustible”—এই বিশ্বাসই ছিল কেশবচন্দ্ৰের জীবনের সঞ্চালক । ‘জীবনবেদ’ গ্রন্থে তিনি তাঁহার এই বিশ্বাসপূর্ণতার

স্বরূপ অতি সুন্দর ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যাই হোক, নিরাশ্র ও গৃহ-হীন ভাবে বেশি দিন থাকা চলে না ; তাই এই সময়েই আমরা দেখিতে পাই যে, কেশবচন্দ্র নিজের দায়িত্বে টাকা ধার করিয়া মেছুয়াবাজার প্রাচীরে উপর ( বর্তমান নাম কেশবচন্দ্র সেন প্রাচী ) একখণ্ড জমি ক্রয় করিলেন। তারপর ব্রাহ্মসমাজের ৩৮তম সাধারণসরিক দিবসে তিনি নৃতন সমাজগৃহের ভিত্তিহাপন করেন। ইহার নাম দিলেন ‘অক্ষমন্দির’। এই ভিত্তিহাপন উপলক্ষে কলিকাতা শহরে একটি বিরাট নগর-সংকীর্তন বাহির হইয়াছিল। সেদিন ইহা একটি অকল্পিত ব্যাপার ছিল। ব্রাহ্মসমাজের নেতা, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা কেশবচন্দ্র সেন খোল করতাল মুদঙ্গ বাজাইয়া, একদল উৎসাহী ব্রাহ্মদের লইয়া কীর্তনে মাতিবেন—উনবিংশ শতকের কলিকাতা শহরে কে-ই বা ইহা ধারণা করিতে পারিয়াছিল। তাই বুঝি এই নগরসংকীর্তন ব্যাপারটি সেদিন ‘নেড়ানেড়ির কাণ্ড’ বলিয়া উপহসিত হইয়াছিল।

কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু শ্রদ্ধালু ঘটনার মধ্যে ইহা একটি। এই নগর-সংকীর্তন প্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী তাঁহার ‘আত্মচরিত’ গ্রহে লিখিয়াছেনঃ “আমি শাস্ত্রবংশের ছেলে, বৈষ্ণবদের কীর্তনের প্রতি পূর্বৰধি অতিশয় অশ্রদ্ধা ছিল।...আমি ভাবিলাম উন্মত্তিলীল দল রাস্তাতে ঢলাটলি করিতে যাইতেছে। এই ভাবিয়া বিরক্ত চিত্তে উন্মত্তিলীল দলের দিকে না গিয়া যাইতেছে। এই ভাবিয়া বিরক্ত চিত্তে উন্মত্তিলীল দলের দিকে না গিয়া ১৮৬৮ সালের ১১ই মার্চের উপাসনাতে আদিসমাজের উপাসনাতে গেলাম। উপসনাতে আদি সমাজের সিঁড়ি দিয়া নামিয়া আসিতেছি, এমন সময়ে কয়েকজন বাবু আসিয়া বলিলেন—মহাশয়! দেখলেন না তো, কেশব সহর মাতিয়ে তুলেছেন। নগর-কীর্তনে হাস্তান্ত্রিক না হইয়া কৃতকার্য হইয়াছেন, এই কথাটা বড় নৃতন লাগিল।” শুধু নৃতন লাগা নয়। সেই নগরকীর্তনের গানটি যখন তরঙ্গ শিবনাথ পাঠ করিলেনঃ

তোরা আয় রে ভাই, এতদিনে দুঃখের নিশি হইল অবসান—

নগরে উঠিল ব্রহ্মনাম।

নরনারী সাধারণের সমান অধিকার

যার আছে ভক্তি পাবে মুক্তি নাহি জাতবিচার।

তখন, তিনি লিখিয়াছেন, “এই আহৰানধৰনি আমাৰ প্রাণে বাজিল। আমাৰ যেন মনে হইল আমাকে ডাকিতেছে। ইহাতে ব্ৰাহ্মধৰ্মেৰ যে আদৰ্শ আমাৰ নিকট ধৰিল, তাহাতে আমাৰ প্ৰাণ মুক্ত কৰিয়া ফেলিল।” তাৰপৰ তিনি চলিলেন সিন্দুৱিয়াপটীৰ গোপাল মন্ডিকেৱ বাড়িতে। সেখান হইতে কলুটোলাৰ। সেইখানে গিয়া তিনি দেখিলেন, “কেশববাবুৱা সদলে সবে ফিৰিয়া আসিয়া ভিক্ষাৰ ঝুলিতে যে টাকা পাইয়াছেন তাহা শুণিতেছেন। আমাৰ পুৱাতন সহাধ্যায়ী বৰু বিজয়কুমৰ গোস্বামী সেই সঙ্গে আছেন। গোসাইজী আমাকে দেখিয়াই ‘কি ভাই !’ বলিয়া আমাৰ কঠালিদৰ্ন কৰিলেন। সেই আমাকে উন্নতিশীল দলেৱ সঙ্গে যেন বাঁধিয়া ফেলিলেন।”

ব্ৰাহ্মসমাজে সংকীৰ্তন প্ৰবৰ্তনেৰ গৌৱৰ বিজয়কুমৰ গোস্বামীৰ প্ৰাপ্য। শিবনাথ শাস্ত্ৰী লিখিয়াছেনঃ “১৮৬৭ সালে গোসাইজী উঞ্জোগী হইয়া তাঁহার জ্যেষ্ঠকে ডাকিয়া আনিয়া উন্নতিশীল দলকে বৈষণবসংকীৰ্তন শুনান। তদৰ্বধি সংকীৰ্তন প্ৰথা ব্ৰাহ্মদেৱ মধ্যে প্ৰবেশ কৰে।” সকালে নগৱ-সংকীৰ্তন হইল। তাৰপৰ সাৱাদিন গোপাল মন্ডিকেৱ সুসজিত বাড়িতে উৎসব চলিল। বাড়ি সাজাইয়াছিলেন কেশবচন্দ্ৰেৰ জ্যেষ্ঠ সহোদৱ নবীন-চন্দ্ৰ সেন। আহাৰেৰ কথা কাহারো মনে নাই। কী এক আশ্চৰ্য ত্ৰিশি উদ্দীপনায় যেন সকলে মাতিয়াছেন—নৃতন ব্ৰহ্মন্দিৱেৰ পতন হইল, ইহাতেই সকলেৱ আনন্দ। সন্ধ্যাবেলায় প্ৰাৰ্থনাৰ পৰ কেশবচন্দ্ৰ বৰ্ততা কৰিলেন। বৰ্ততাৰ বিষয়—*Regenerating Faith*; কেশবচন্দ্ৰেৰ জীবন-ব্যাপী বহু বৰ্ততাৰ মধ্যে ইহা একটি উল্লেখযোগ্য বৰ্ততা। সন্ধ্যাবেলা হইতেই সহস্র লোকেৱ সমাগমে গৃহ পূৰ্ণ হইয়া গিয়াছে। বাড়িৰ চারিদিকেৱ বাৱান্দাৱ গায়ে গা দিয়া লোক দাঢ়াইয়া আছে। উপস্থিত শ্ৰোতাদেৱ মধ্যে সেদিন ছিলেন গতৰ্ণ-জেনারেল লৰ্ড লৱেল্স, তাঁহার পঞ্জী ও দুই মেৰে। এই লৰ্ড লৱেল্সই ইতিপূৰ্বে কেশবচন্দ্ৰেৰ গ্ৰাণ্টি বিষয়ে বৰ্ততাৰ বিবৰণ পাঠ কৰিয়া মুক্ত হইয়াছিলেন এবং তিনি স্বতঃপ্ৰণোদিত হইয়া সিমলা হইতে তাঁহাকে একখানি চিঠি লিখিয়া তাঁহার সহিত পৱিচিত হইবাৰ জন্য ব্যগ্ৰতা প্ৰকাশ কৱেন। গতৰ্ণ-জেনারেল ভিৱ আৱো বহু সন্ধ্বাস্ত ও উচ্চপদস্থ ইংৰেজ উপস্থিত ছিলেন। মহারাজী ভিক্টোৱিয়াৰ স্কটল্যাণ্ডেৰ চ্যাপলেন

সুপ্রিম ডাঃ নরম্যান ম্যাকলিয়ডও অন্ততম শ্রোতা হিসাবে সেদিন উপস্থিত ছিলেন। কেশবচন্ন তাঁহার বক্তৃতাপ্রসঙ্গে যখন বলিলেন : “Nothing short of a regenerating faith can satisfy the normal necessities of man...we want a *new life*—a life of divine holiness. This the world's religion cannot give”—তখন সকলেই বুঝিতে পারিল যে, সমগ্র মানবসভ্যতার ক্রমোন্নতির পক্ষে এই নবজীবন কত প্রয়োজনীয়, এবং একমাত্র বিধি-নির্দিষ্ট ধর্মের অনুসরণ করিয়াই এই নবজীবন লাভ সম্ভব। কেশবচন্নের এই বক্তৃতাপ্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেন : “একপ উপদেশ আমি অল্লই শুনিয়াছি। ধর্মবিদ্বাস যদি নবজীবন না আনিয়া দের তবে তাহা ধর্মবিদ্বাস নয়, এই সত্য আমার সমক্ষে আধ্যাত্মিক জীবনের জন্য একটা নৃতন দ্বার যেন খুলিয়া দিল।” তৎক্ষের এবং লজ্জার বিষয়, এই শিবনাথ শাস্ত্রীই পরবর্তীকালে কেশব-বিরোধী দলের নেতা হইয়াছিলেন।

আদি সমাজ হইতে কেশবচন্ন যখন বিচ্ছিন্ন হইয়া স্বতন্ত্র সমাজ স্থাপন করিলেন, তখনকার অবহার প্রত্যক্ষদর্শীদের মধ্যে ব্রৈলোক্যনাথ দেব ছিলেন একজন। তিনি তাঁহার ‘অতীতের ব্রাহ্মসমাজ’ গ্রন্থে লিখিয়াছেন : “যেমন দিনের পৱ দিন অতিক্রান্ত হইতে লাগিল, ব্রহ্মানন্দের উপাসনার গভীরতা, মধুরতা ও আধ্যাত্মিকতার ভিতর প্রচারকগণ ও উপাসকমণ্ডলী এমনই মগ্ন হইতে লাগিলেন যে, তাঁহারা ব্রহ্মধ্যান, ব্রহ্মজ্ঞান ও ব্রহ্মানন্দ রসপানের জন্য উন্নত হইয়া উঠিলেন। ব্রহ্মানন্দের মধ্যে অসাধারণ ব্রহ্মত্বি যেমন প্রকৃটিত হইতে লাগিল, তেমনি দলে দলে লোক সকল আসিয়া উপাসনায় যোগ দিতে আরম্ভ করিলেন। ব্রহ্মানন্দের ঘরে ও বাহিরে স্থান নাই, সকলে ভিধারীর স্থায় তাঁহার মুখের দুইটা কথা শুনিবার জন্য ব্যাকুল হৃদয়ে পথে ও তাঁহার কলুটোলার ত্রিতল গৃহের সিঁড়িতে দাঢ়াইয়া থাকিতেন। ব্রহ্মের জন্য মানবাত্মার ব্যাকুলতার কি দৃশ্য দেখিয়াছিলাম তাহা জীবনে ভুলিতে পারিব না।”

তারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের জন্য নিজস্ব একটি উপাসনামন্দির প্রয়োজন যখন সকলেই অনুভব করিলেন তখন এই নৃতন সমাজের সংশ্লিষ্ট সকলেই

ভাবিলেন—টাকা কোথা হইতে আসিবে? তাঁহাদের নেতা কেশবচন্দ্ৰ তো দেবেন্দ্ৰনাথ ঠাকুৰের মত বিভূতান্ত্ৰ নহেন। কিন্তু আমৰা দেখিয়াছি, সাধু যাহার ইচ্ছা ঈশ্বৰ তাহার সহায়, এই মূল মন্ত্ৰই সেদিন ইঁহারা সকলেই দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদয়ে ধারণ কৰিয়া কাৰ্যক্ষেত্ৰে নামিয়াছিলেন। তাৰপৰ “মেছুয়াবাজাৰ স্ট্ৰাটেজ উপৰ একখণ্ড জমি দেখা হইল। ঐ জমিটি সকলেৰ পছন্দ হইল। সেই সময়ে উপাসকমণ্ডলীৰ সংখ্যা অনেক বাড়িয়াছিল। সকলে প্ৰতিমাসে আংশিক কুপে এক এক মাসেৰ উপাৰ্জিত আয় দিতে স্থীকৃত হইলেন। অতি অলংকুৰে মধ্যে কিছু টাকা সংগৃহীত হইল। প্ৰথমে জমিটি ক্ৰয় কৰা হইল। উপাসকমণ্ডলীৰ মধ্যে যাহারা ধৰ্মী ছিলেন, তাঁহারা অধিক পৱিত্ৰাগে অৰ্থ দিয়া দিয়া মন্দিৰ নিৰ্মাণেৰ সাহায্য কৰিলেন। প্ৰথমে জমিৰ উপৰ চন্দ্ৰাতপ খাটাইয়া ব্ৰহ্মানন্দ স্বয়ং ভিত্তি স্থাপন কৰিলেন। পৱে কৰ্মবীৰ প্ৰচাৰক অমৃতলাল বসু মহাশয় মন্দিৰ নিৰ্মাণেৰ ভাৱ গ্ৰহণ কৰিয়া অঙ্গাস্ত পৱিত্ৰম ও চেষ্টা দ্বাৰা নিৰ্মাণ কাৰ্য সমাধা কৰিলেন।” এক বৎসৱেৰ মধ্যেই মন্দিৰ নিৰ্মাণেৰ কাৰ্য সমাধা হয়।

১৮৬৯। ২৩শে জানুয়াৰি।

৩৯তম মাঘোৎসবেৰ দিন। আজ নৃতন সমাজেৰ নিজস্ব মন্দিৰেৰ দ্বাৰোদ্বাটন হইবে। কেশবচন্দ্ৰ স্বয়ং দ্বাৰোদ্বাটন কৰিলেন। প্ৰকৃতপক্ষে “১৮৬৯ সালেৰ মাঘোৎসব ভাৱতবৰ্ধীয় ব্ৰহ্মানন্দিৰেৰ অসম্পূৰ্ণ বাড়িতে ঢাঁদোয়া খাটাইয়া সমাধা কৰা হয়। যুবক শিবনাথ সেদিন এই স্মৃতিয়ে ঘটনা উপলক্ষে ‘মন্দিৰ’ শীৰ্ষক একটি স্মন্দৰ কবিতা লিখিয়াছিলেন, তাঁহার প্রাণে সে সময়ে সত্যই এক আশৰ্য ব্ৰহ্মাণ্ডত প্ৰকাশিত হইয়াছিল, তাই তাঁহার দৃষ্টিতে চূণ, কাঠ ও ইষ্টকেৰ তৈৰি সেই নবনিৰ্মিত ভৱন যথার্থই ব্ৰহ্মেৰ মন্দিৰ বলিয়া প্ৰতিভাত হইয়াছিল। সেই কবিতাৰ প্ৰত্যেকটি লাইন সকলেৰ হৃদয় স্পৰ্শ কৰিয়াছিল। কবিতাৰ একটি স্বৰক এখানে উন্নত কৰিয়া দিলাম :

তোমাৰ আশ্রিত যারা,

কেন, হে মন্দিৰ, তাৰা

প্ৰীতিৰ আনন্দ এত ! তাঁহাদিগো দেখিয়া

আনন্দ-ৱসেতে প্ৰাণ যায় কেন গলিয়া !

বাজা ও বিজয়-তুরী  
স্বর্গ মর্ত্য যায় পুরি,  
মধুর দয়াল নাম বয়ে যাক পবনে ;  
হেন শুভ সমাচার থাক প্রতি ভবনে ।

ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মন্দির প্রতিষ্ঠার দিন যে একুশ জন যুক্ত কেশবচন্দ্রের নিকট দীক্ষিত হইয়াছিলেন তাহাদের মধ্যে কুঁঁবিহারী সেন, আনন্দমোহন বসু, শিবনাথ শাস্ত্রী, রঞ্জনীনাথ রায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য । বহু ভাষাবিদ্ এই কুঁঁবিহারী ছিলেন কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ আতা । জ্যেষ্ঠের কর্মজীবনে তাহার একটি বিশিষ্ট ভূমিকা ছিল । বাংলা ভাষায় তিনিই প্রথম মহামতি অশোকের জীবনী মূল পালি ভাষা হইতে অনুবাদ করেন । মন্দিরের দ্বারোদ্যাটনের পরবর্তী বিবরণ গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায় এইভাবে লিপিবদ্ধ করিয়াছেন : “দ্বিবাকরের উদয়ের সঙ্গে সঙ্গে অগ্ন্যন তিনশত ব্রাহ্ম আচার্য করিয়াছেন : ‘দ্বিবাকরের বাসভবনের দ্বিতীয় প্রকোটি সমবেত হইলেন । সমবেতকষ্টে ‘সত্যং জ্ঞানমনন্তং ব্রহ্ম’—উচ্চারিত হইয়া প্রার্থনা হইল । তারপর সঙ্গীতাচার্য নববরচিত সংকীর্তন ধরিলেন । সংকীর্তনের পর সংকীর্তনের দল বাহির হইল । পূর্ব, পশ্চিম ও দক্ষিণ দেশসহ মুসলমান আতা এবং হিন্দু ভাস্তুর হইল । পূর্ব, পশ্চিম ও দক্ষিণ দেশসহ মুসলমান আতা এবং হিন্দু ভাস্তুর ‘একমেবাদ্বিতীয়ম’ ‘ব্রহ্মকপহি কেবলং’ ‘সত্যমেব জয়তে’ অঙ্গিত পতাকাভূমি ধারণ করিয়া অগ্রে অগ্রে চলিলেন । পথ জনতায় পূর্ণ, অথচ নিস্তক গন্তীর । ...সংকীর্তনের দল নৃতন গৃহের দ্বারে উপস্থিত । ব্রাহ্মগণ নবগৃহে প্রবেশ করিলেন । গৃহের মধ্য, দ্বার, পার্শ্বভাগ বহলোকে পূর্ণ হইল । সকল দিক নিস্তক হইল, গন্তীরভাবে ব্রাহ্মগণ উপবেশন করিলে, আচার্য কেশবচন্দ্র গৃহের প্রতিষ্ঠা সম্পন্ন করিলেন ।” সেদিন কেশবচন্দ্রের কষ্টে আমরা শুনিলাম—“এই ব্রহ্মন্দির প্রতিষ্ঠার জন্য, ভারতবর্ষের জন্য আশীর্বাদ প্রার্থনা করি ।... যত সত্য পৃথিবীতে প্রচলিত আছে, পূর্বে ছিল, এখন আছে এবং অনন্তকাল থাকিবে, তাহার প্রতি শ্রদ্ধা করিবার, সাধু উপদেশে ভক্তি রাখিবার সহজ উপায় স্বরূপ এই মুক্তিপ্রদ ব্রহ্মোপাসনাগৃহ প্রতিষ্ঠা করিতে প্রয়ত্ন হইতেছি ।”

ঠিক চালিশ বৎসর পূর্বে এই কলিকাতা শহরে অহুর্গ একটি ঘটনা ঘটিয়াছিল । সেই ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতা শহরে অসাম্প্রদায়িক উপাসনার

জন্য রামমোহনের চেষ্টায় একটি মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। সেদিন রাজার এই মহৎ প্রয়াসে যাহারা সহায়তা করিয়াছিলেন তাহারা প্রধানতঃ ছিলেন ধনী, জমিদার অথবা ধনকুবের; ধর্ম তাহাদের কাছে নিতান্ত গৌণ বিষয় ছিল। তাহারা রামমোহনের অনুগামী মাত্র ছিলেন, ইহার অধিক কিছু নহে। যদি সত্যই তাহারা ধর্মভাবে উন্মুক্ত হইতেন, তাহা হইলে রাজার মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে তাহার স্থাপিত আঙ্গসমাজের ঐ অবস্থা হইত না—যে অবস্থা মহৰ্ষি প্রত্যক্ষ করেন। আর আজ, চলিশ বৎসর পরের এই ঘটনা, কেশবচন্দ্রের এই উত্থম—ইহার প্রকৃতিই স্বতন্ত্র। ঈশ্বরের গৃহের নাম ব্রহ্মমন্দির, সেই মন্দিরের উপাসনা জ্ঞানোৎসব উপাসনা, সেখানে ভারতবর্ষের সকল জাতি, সকল সম্প্রদায় মিলিত হইয়া এক ঈশ্বরের উপাসনায় রত হইবে—এমন উদার চিন্তা নিশ্চয়ই রামমোহনের অনুগামীদের চিন্তকে সেদিন—সেই ১৮২৯ গ্রীষ্মাব্দের শ্বরণীয় ঘটনার দিন—নিশ্চয়ই উদ্বেলিত করে নাই। সবচেয়ে লক্ষ্য করিবার বিষয়, ভারতবর্ষীয় আঙ্গসমাজের দ্বারোদ্যোটন উপলক্ষে কেশবচন্দ্র রামমোহনের নাম উল্লেখ করিতে বিশ্বৃত হন নাই, মহৰ্ষির কথাও তিনি শুনাভাবে উল্লেখ করিয়াছিলেন। বলিয়াছিলেন—“এই দুই মহাআর প্রতি আমাদিগের শুক্র মেন কথন বিলীন না হয়।”

সেইদিনই সঙ্গ্যায় টাউনহলে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ ‘ভাবী ধর্মসমাজ’ ( Future Church ) এবং ইহাও তাহার অন্তর্মত মূল্যবান এবং অতি সুচিস্থিত বক্তৃতা। সেদিনও কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতা শুনিবার জন্য যথারীতি বাংলার ছোটলাট হইতে আরম্ভ করিয়া বহু সংখ্যক সন্দৰ্ভে ইংরেজ উপস্থিত ছিলেন। নবপ্রতিষ্ঠিত এই ব্রহ্মমন্দিরে উপাসনা ইত্যাদি কি ভাবে অনুষ্ঠিত হইবে তাহার উল্লেখ করিয়া কেশবচন্দ্র বলিয়াছিলেনঃ “It is of great importance to theology to harmonize conflicting opinions and hopes, and determine, *honestly and dispassionately* where all religious movements will most likely meet and unite in future.” এই বক্তৃতায় তিনি মানবসভ্যতার ক্রম-বিকাশের পটভূমিকায় ভাবী ধর্মসমাজের যে ক্রমাটি তুলিয়া ধরিয়াছিলেন তাহা আজো অনুধাবন করিবার বিষয়। ঐতিহাসিক কোনো ধর্মই সম্পূর্ণ মিথ্যা।

নয়, সকল ধর্মের মৌলিক তত্ত্বের ভিতর একটি সৌসাধৃতি বর্তমান রহিয়াছে, ভবিষ্যতের ধর্ম সকল ধর্ম হইতেই সত্য গ্রহণ করিবে, এবং সেই নবধর্মের মত হইবে ঈশ্বরের পিতৃত্ব ও সর্ব মানবের আত্ম, এবং সেই ধর্মের বাণী হইবে ভগবৎ করণ—এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র এইসব অভিমতই প্রকাশ করিলেন। ঈশ্বরের প্রতি ও মানবের প্রতি প্রীতির ভিতর দিয়া ভবিষ্যতের মানবকে এমনভাবে ধর্মসাধন করিতে হইবে যাহাতে “মানবের চরিত্রে ঈশ্বরের চরিত্র প্রতিফলিত হয়।” হিন্দু, মুসলমান, গ্রীষ্মান—ভাবী ধর্মসমাজের বেদীমূলে সকল জাতিই আসিয়া একদিন মিলিত হইবে—ইহাই মানবসভ্যতার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতি—এই উদার বাণী সেদিন কেশবচন্দ্রের কঠকে আশ্রয় করিয়া উচ্চারিত হইয়াছিল। এই বক্তৃতার উপসংহারে কেশবচন্দ্র আর একটি মৃত্যু কথা বলিয়াছিলেনঃ “But the future church of India must be thoroughly *national*, it must be essentially an Indian church. All mankind will unite in a universal church, at the same time, it will be adapted to the peculiar circumstances of each nation, and assume a national form” এবং ইহাই ছিল সেদিন পৃথিবীর সকল সম্প্রদায়ের মানবের প্রতি আধুনিক ভারতের মহত্তম বাণী। কেশবচন্দ্রের নিজস্ব ধর্মস্থ ও বিশ্বাস কি ভাবে ক্রমশঃ অভিব্যক্তি লাভ করিতেছিল, এই বক্তৃতায় আমরা তাহার একটি সুল্পষ্ট ইন্দিত পাইতেছি।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ হাপিত হওয়ার পর হইতে এই ব্রহ্মন্দিরের বারোদাটন পর্যন্ত এই একবৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের ধারা অনুসরণ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৬৮ গ্রীষ্মাব্দের ফেব্রুয়ারি মাসের মধ্যভাগে কেশবচন্দ্র ত্রেলোক্যনাথ সাঙ্গালের সমভিযাহারে প্রচারযাত্রায় বাহির হইলেন। এই সময়ে তিনি ব্রাহ্মধর্মে গ্রবল ভক্তির ভাব আমদানী করেন। বাংলার বৈষ্ণবধর্মের সিদ্ধ পীঠস্থান শাস্তিপুরেই তিনি গ্রথম গিয়াছিলেন। সেখানে কেশবচন্দ্রের ‘ভক্তি ও ক্রীচৈতন্য’ সম্পর্কে বক্তৃতাটি সকলের মর্ম স্পর্শ করে। শাস্তিপুর হইতে তিনি বোম্বাই যান। পথিমধ্যে ভাগলপুর, মুদ্দের, পাটনা, এলাহাবাদ এবং জবালপুরে তিনি বিভিন্ন

ত্রান্কমণ্ডলীতে উপাসনা করেন ও যথারীতি ধর্মপ্রসঙ্গ আলোচনা করেন। বোঝাইতে আসিয়া তিনি প্রার্থনা সমাজের প্রথম বাংসরিক উৎসবে একটি বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ ‘বিশ্বাস’ (Faith)। ১৮৬৭ খ্রীষ্টাব্দে বোঝাইতে প্রার্থনা সমাজ স্থাপিত হয়; ইহার উদ্দেশ্য ত্রান্কসমাজেরই অনুরূপ। কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তৃতায় বলিলেন: “ঈশ্বরকে সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ না করিলে, জ্ঞান কিছুই নয়। প্রার্থনা সমাজ ঈশ্বরে বিশ্বাস বিনা সহস্র প্রার্থনা করিয়াও কোনো ফললাভ করিবেন না।” একদা প্রার্থনার ভিতর দিয়া তিনি কি ভাবে ধর্মজীবন লাভ করিয়াছিলেন, জীবনের সেই গৃঢ় অভিজ্ঞতার ইতিহাস বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র যখন তাঁহার বক্তৃতার উপসংহারে বলিলেন: “আমি আমার বিষয়ক যাহা সত্য বলিয়া অনুভব করিয়াছি, সকল মাঝেরে সম্পৰ্কে আমি তাহা সত্য বলি। আমি তোমাদিগকে নিশ্চয় করিয়া বলিতেছি, প্রার্থনাকেই ধর্মজীবনের আরম্ভ বলিয়া মনে করা উচিত।... যে কোন ব্যক্তি আমার নিকটে সত্যাঘৰী হইয়া আসিয়াছে, আমি তাহার প্রশ্নের এই উত্তর দিয়াছি—‘অবিশ্বাস্ত প্রার্থনা কর’; ভবিষ্যতে যে কেহ আমার নিকটে পরামর্শ লইতে আসিবে, পূর্ববৎ আমি একই উত্তর দিব” — তখন সকলেই বৃক্ষিল অধ্যাত্মজীবনে প্রার্থনার গুরুত্ব কর্ত।

বোঝায়ের টাউনহলে তিনি এই সময়ে ‘ধর্ম ও সমাজসংস্কার’ বিষয়ে আর একটি বক্তৃতা করেন। কেশবচন্দ্রের বোঝাই বক্তৃতার প্রতিধ্বনি ইংলণ্ডের সমাজে উঠিয়াছিল। লণ্ডনের ‘ডেলি টেলিগ্রাফ’ এই সকল বক্তৃতা অবলম্বন করিয়া, ত্রান্কসমাজের প্রকৃত প্রভাবের বিষয় মুক্তকর্ত্ত্বে স্বীকার করেন। দেখা যাইতেছে যে, ত্রান্কসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইবার পর তিন বৃগ্র অতিক্রান্ত হইয়াছে। কিন্তু ইহার সর্বব্যাপী প্রভাব ভারতবর্ষ তথা ভারতের বাহিরে শিক্ষিতসমাজে গিয়া পড়িল তখন যখন ইহার নেতৃত্ব আসিল কেশবচন্দ্রের হস্তে। রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথের ত্রান্কসমাজ সত্যই এতদিনে যেন একটি জীবন্ত সত্ত্ব পরিণত হইল। এইবাবের দেড়মাসব্যাপী প্রচার-যাত্রায় কেশবচন্দ্র মোট চৌদ্দটি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। মুদ্দেরে তিনি দইবার গিয়াছিলেন; দ্বিতীয়বার এখানে “প্রত্যাবর্তনের পর অলৌকিক ব্যাপার উপস্থিত হইল। প্রতিদিনের উপাসনা, প্রার্থনা, উপদেশে কর্ত

অবিশ্বাসীর অবিশ্বাস বিদ্রুত হইল, কত কঠোর হৃদয় বিগলিত হইল ; কত পাপীর পাপস্ফূর্ত তিরোহিত হইল । এইসকল দেখিয়া শুনিয়া সাধারণ লোকের এইপ্রকার বিশ্বাস জন্মিল, কেশবচন্দ্রের নিকট একবার যে গমন করিয়াছে, তাহার আর সংসারে ফিরিবার সামর্থ্য থাকে না ।”

মুদ্দেরে ভক্তি-আন্দোলনে কিছু আতিশয় প্রকাশ পাইয়াছিল, ইহা কেশবচন্দ্রও পরবর্তীকালে স্বীকার করিয়াছিলেন । প্রতাপচন্দ্রও ইহাকে ‘uncommon devotional excitement’ বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন । কথিত আছে, ভক্তির আতিশয়ে বহু আঙ্গিকা, কেশবচন্দ্রের পা ধূইয়া দিয়া, পরে তাঁহাদের সুনীর্য কেশপাশ দ্বারা সেই সিত্পদ মুছিয়া দিয়াছেন । এ ছাড়া, ভক্তগণের চরণধারণ, ভোজনাবশিষ্ট চাহিয়া দ্বাওয়া, ব্যক্তিবিশেষের অলোকিকভাবে কেশবচন্দ্রকে দর্শন—ইত্যাদির ভিতর দিয়া মুদ্দেরে একটি নৃতন ভাবের ভক্তি ও বিশ্বাস মিশ্রিত ভাবের প্রাবন বহিয়া গিরিছিল । যে আক্ষর্ধ বা আক্ষসমাজকে এতদিন লোকে মনে করিত নীরস তত্ত্বজ্ঞান আলোচনার ক্ষেত্রে, সেই আক্ষসমাজ হইতে সেদিন এই যে ভক্তির তুমুল তরঙ্গ উঠিয়াছিল, আমরা বলিব, সেদিন ইহার প্রয়োজন ছিল । ভক্তির স্নিগ্ধধারায় আক্ষসমাজকে তিনি যে কণ্ঠ দিতে চাহিয়াছিলেন, বিশ্বাসের আলোকে ইহাকে যেভাবে তিনি আলোকিত করিতে চাহিয়াছিলেন, তাহা অনেকেরই নিকট ‘অতিশয়’ বলিয়া মনে হইয়াছিল । প্রতাপচন্দ্র মজুমদারের কথায় আমরা মুদ্দেরের সমগ্র বিষয়টিকে একটি বিরাট জাগরণ—a great awakening বলিতে পারি । মুদ্দেরে ‘নরপূজা’ হইয়াছে বলিয়া সেদিন যাহারা মন্তব্য করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে তাঁহাদের প্রবল যুক্তি এই ছিল যে, ইহা দ্বারা কেশবচন্দ্র পৌত্রলিঙ্কতার প্রশংস্য দিয়াছেন । ইহাদের মধ্যে বিজয়কুঞ্জ গোষ্ঠীয়েই সংবাদপত্রে ঘোরতর প্রতিবাদ তুলিয়াছিলেন । কিন্তু সমগ্র বিষয়টি যাহারা কেশব-মানসের নিরিখে বিচার করিবেন, তাঁহারাই বুঝিতে পারিবেন যে, সত্যই কেশবচন্দ্র “was free from the sin of arrogating divine honours—আর তাহা যদি না হইত, তবে রামকুঞ্জ পরমহংসদেবের বহু পূর্বেই কেশবচন্দ্র ‘অবতার’ সাজিতে পারিতেন । এখানেও কেশবচন্দ্রকে আমরা তুল বুঝিয়াছি ।

॥ তেরো ॥

অতঃপর ধর্মের বিশ্বজনীন বাণীকে পাশ্চাত্যজগতে বহন করিয়া লইয়া যাইবার জন্য ১৮৭০ শ্রীষ্টাব্দের প্রথম ভাগে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড যাত্রা করিলেন। ভারতবর্ষের প্রতিনিধি হিসাবেই তিনি ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন, কোনো সম্প্রদায়ের প্রতিনিধি হইয়া নয়। যাইবার পূর্বে তিনি একটি প্রমোজনীয় সমাজসংস্কারে হস্তক্ষেপ করেন এবং ফিরিয়া আসিয়া উহাকে সম্পূর্ণতা দান করেন। উহা বিবাহবিধি সম্পর্কিত সংস্কার। পরে আমরা ইহার আলোচনা করিব। রামমোহনের পর কেশবচন্দ্রই ভারতবর্ষের দ্বিতীয় প্রতিনিধিস্থানীয় ব্যক্তি যিনি প্রাচ্য-পাশ্চাত্য মিলনের সেতু রচনায় সবচেয়ে বেশি উত্তম করিয়াছিলেন এবং সবচেয়ে বেশি সফলতা লাভ করিয়াছিলেন। ইংলণ্ড যাত্রার পূর্বে টাউনহলের এক বক্তৃতায় রামমোহনের মতন কেশবচন্দ্রকেও আমরা বলিতে শুনিলাম—“ভারতবর্ষের সহিত ইংলণ্ডের সম্পর্ক ইতিহাসের দ্রষ্টব্য, ইহা বিধাতারই অভিপ্রেত।” কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে চলিয়াছেন, দেখিতে পাই, রামমোহনের মতন তাঁহারও খ্যাতি আগে আগে চলিয়াছে। আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের খ্যাতি তখন কম নয়। রামমোহন একা যান নাই, কেশবচন্দ্রও একা ইংলণ্ডে যাইলেন না, তাঁহার সঙ্গে আরো পাঁচজন গিয়াছিলেন—প্রসন্নকুমার সেন, আনন্দমোহন বসু, গোপালচন্দ্র রায়, রাধালালদাস রায় ও কৃষ্ণধন ঘোষ। শেষোক্ত ব্যক্তি ছিলেন রাজনারায়ণ বসুর জ্যেষ্ঠ জামাতা এবং উত্তরকালে ইনিই শ্রীআরবিন্দের পিতা। প্রসন্নকুমার গিয়াছিলেন কেশবচন্দ্রের শরীররক্ষী হিসাবে। রামমোহন ইংলণ্ড হইতে ফেরেন নাই; কেশবচন্দ্রেরও মনে আশঙ্কা ছিল হয়ত তিনিও আর ফিরিয়া আসিবেন না। তাই যুরোপযাত্রার পূর্বে তিনি আচার্যের প্রতীকগুলি প্রত্যাপচন্দ্রের হস্তে সমর্পণ করিয়া যান এবং ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ কি ভাবে চলিবে, প্রচারকগণ কি ভাবে চলিবেন, এইসব বিষয়ে তাঁহাকে যথাযথ নির্দেশও দিয়া গিয়াছিলেন।

১৫ই ফেব্রুয়ারি রাতে হইয়া ২১শে মার্চ অপরাহ্নে কেশবচন্দ্র লণ্ঠনে

আসিয়া পৌছাইলেন। তাহাকে সেদিন অভ্যর্থনা করিবার জন্য টেশনে উপস্থিত ছিলেন, সুরেন্দ্রনাথ, বি. এল. গুপ্ত ও রমেশচন্দ্র দত্ত। লঙ্ঘনে উপস্থিত হইয়া তিনি প্রথমে কৃষ্ণগোবিন্দ গুপ্তের বাসায় উঠিয়াছিলেন। সুরেন্দ্রনাথ, রমেশচন্দ্র, বিহারীলাল ও কৃষ্ণগোবিন্দ—ইহারা চারজনেই সিবিল সার্ভিস পরীক্ষা দিবার জন্য সে সময়ে লঙ্ঘনে ছিলেন। ইহারাই বাংলার দ্বিতীয় দলের সিবিলিয়ান। শুধু ধর্মপ্রচার করিবার উদ্দেশ্যেই কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে যান নাই। “এদেশের যথার্থ অবস্থা কি, এই অবস্থা পরিবর্তন জন্য গভর্নমেন্ট কি কি উপায় অবলম্বন করিয়াছেন, কোন্ কোন্ উপায় এখনও অবলম্বিত হয় নাই, কি হইলে এ-দেশের অবস্থা উন্নত হইতে পারে”—এইসব উদ্দেশ্য লইয়াই তিনি ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন। রামমোহন ও তাহাই করিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে তিনি ছয়মাস ছিলেন এবং এই ছয় মাসে তিনি সেখানে কি কি কার্য করিয়াছিলেন তাহার সবিস্তার উল্লেখ আমাদের কাহিনীর পক্ষে নিষ্পত্তি রাখিব। আমরা শুধু এখানে তাহার কর্মজীবনের এই পর্যায়ের প্রধান ঘটনাগুলির উল্লেখ করিব। প্রথম মাসটি বিভিন্ন ব্যক্তির সহিত আলাপ-পরিচয়েই কাটিয়া গেল। ভারতবর্ষে থাকিতে প্রয়োগে বাহাদুরের সহিত তিনি ইতিপূর্বেই পরিচিত হইয়াছিলেন, সেই মিস কলেট, মিস ফ্রান্সেস কব, এবং ফ্রান্সিস নিউম্যান প্রভৃতি একেব্রবাদী পুরাতন বঙ্গদিগের সহিতই কেশবচন্দ্র সর্বাঙ্গে সাক্ষাত করিয়াছিলেন। তাহার অমুরাগী ও ঘনিষ্ঠ বঙ্গ লর্ড জন লরেন্স (ভূতপূর্ব গভর্নর-জেনারেল) স্বয়ং আসিয়া কেশবচন্দ্রের সহিত সাক্ষাত করিয়া গেলেন ও লঙ্ঘনের বিবৃৎসমাজে তিনিই অঙ্গানন্দ-পাদকে সেদিন বিশেষভাবে পরিচিত করিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন ও মাইকেলের পর ইংলণ্ডের মনীষী সমাজে কেশবচন্দ্রই সেদিন বিপুলভাবে গৃহীত হইয়াছিলেন।

ভারতবর্ষে থাকিতেই কেশবচন্দ্রের মনীষা, পাণ্ডিত্য ও বাণিজ্যার কথা সমগ্র পাঞ্চাত্য ভূখণ্ডে—যুরোপ ও আমেরিকায়—প্রচারিত হইয়াছিল। তাই তিনি ইংলণ্ড যাইবেন শুনিয়াই ইংলণ্ডের বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি তাহাকে সাদর আমন্ত্রণ ও অভ্যর্থনা জানাইয়াছিলেন। যে ছয় মাসকালি কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে ছিলেন সেখানে তিনি কি ভাবে সম্বৰ্ধিত হইয়াছিলেন, তাহার আত্মপূর্বিক

বিবরণ তাঁহার কোনো কোনো জীবনচরিতকার লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। ইংলণ্ডের মাটিতে দোড়াইয়াও সেদিন কেশবচন্দ্র বলিতে পারিয়াছিলেন—“প্রাচীন সভ্যতা, ধর্ম এবং জ্ঞানে ভারত জগতের শ্রেষ্ঠ দেশ।” ইহার পঁচিশ বৎসর পরে লঙ্ঘনে আসিয়া স্বামী বিবেকানন্দ কেশবচন্দ্রের এই কথার প্রতি-ধৰনি তুলিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের এক জীবনীকার (গিরিশচন্দ্র নাগ) লিখিয়াছেন: “বিলাতে বিভিন্ন স্থানে প্রদত্ত তাঁহার বক্তৃতা, উপাসনার সঙ্গে উপদেশ ও কার্যাবলী হইতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইবে কেশবচন্দ্র শুধু শিক্ষা লাভ করিতে বিলাত থান নাই, শিখাইতেও গিয়াছিলেন। মনে হয়, গ্রীষ্ম-জগতে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার, জড়বাদী গ্রীষ্মাহুচরদের সন্মুখে প্রাচ্য কৃষ্ণ, নীতি ও আধ্যাত্মিকতার মহিমা বর্ণন ও সেই সঙ্গে গ্রীষ্মধর্মের ও গ্রীষ্ম জীবনের মহৎ-গুণ ও কার্যাবলী সমষ্টে অভিজ্ঞতা অর্জন এবং শিক্ষিত ইংরেজদিগের নিকট ভারতের অভাব-অভিযোগ জাপন—এইসব ছিল তাঁহার বিলাত যাত্রার মুখ্য উদ্দেশ্য। এই উপারে তিনি ভারত ও ইংলণ্ডের ভিতর ভারতের ও আধ্যাত্মিকার একটি সংযোগ স্থাপনেরও চেষ্টা করিয়াছিলেন। সে চেষ্টা বিফল হয় নাই।” ইংলণ্ডে সেদিন কেশবচন্দ্র যে কার্যের স্মৃতি করিয়া আসিয়াছিলেন, পরবর্তীকালে তাহাকেই বিবেকানন্দ, ব্রহ্মবৰ্ক্কৰ, বিপিনচন্দ্র এবং বৰীজনাথ প্রভৃতি পরম সার্থকতার পথে লইয়া গিয়াছিলেন।

তাঁহার জীবনেতিহাস হইতে আমরা জানিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড ও কল্যাণের চৌদ্দটি প্রধান শহরে গিয়াছিলেন। যে ছয় মাসকাল তিনি সেদেশে ছিলেন, সেই সময়ের মধ্যে সত্তরটি জনসভায় প্রায় চালিশ হাজার লোকের নিকট বিভিন্ন বিষয়ে তিনি প্রায় শতাব্দি বক্তৃতা দিয়াছিলেন। শুধু বক্তৃতা? রামমোহনের মতন তিনিও সেখানকার কোনো কোনো ভজনালয়ে বেদীতে বসিয়া উপাসনা করিয়া উপদেশ দিয়াছেন। ইংলণ্ডে পৌছিবার অন্নদিনের মধ্যেই পোর্টল্যাণ্ড ট্রাটের গির্জায় ডাক্তার মার্টিনোর হলে কেশবচন্দ্র ধর্মোপদেশ দিয়াছিলেন। আধুনিক ভারতবর্ষের আর কোনো ব্যক্তি আজ পর্যন্ত এই সম্মান লাভ করিতে পারেন নাই। ইংলণ্ডে তিনি সেখানকার যেসব বিদ্যাত ব্যক্তি ও মহিলাদের সহিত পরিচিত হইয়া তাঁহাদের বন্ধুর ও শ্রদ্ধা লাভ করিয়াছিলেন তাঁহাদের

মধ্যে জন ষ্টুর্ট মিল, প্রসিদ্ধ প্রাচ্যবিদ্যার্গব গোল্ডস্টাকার, প্লাডস্টোন, লর্ড লরেন্স, ডিউক অব আরগাইল (ইনি তখন ভারতসচিব ছিলেন), মিস মেরি কার্পেন্টার, লর্ড স্নাফটস বেরি, অধ্যাপক নিউম্যান, ডষ্টের জেমস মাট্টনো, মিস সোফিয়া ডবসন কলেট, অধ্যাপক ম্যাক্রামুলার, ওয়েষ্টমিনিষ্টার গির্জার ধর্মবাজক ডিন ষ্ট্যানলি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। জ্ঞানবৃক্ষ ম্যাক্রামুলারের সহিত স্বামী বিবেকানন্দেরও সাক্ষাৎ হইয়াছিল। ধর্মপিতামহ রামমোহনের সমাধিক্ষেত্র দেখিবার জন্য কেশবচন্দ্র ব্রিটেনেও একবার আসিয়াছিলেন। সেখানে তিনি মেরি কার্পেন্টারের গৃহে আতিথ্য গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই মহিলাসী নারীর নিকট ভারতবাসী চিরদিন কৃতজ্ঞ থাকিবে। রামমোহনের মৃত্যুর সময়ে ইনিই তাঁহার পরিচর্যা করিয়াছিলেন এবং *The Last Days in England of Raja Rammohun Roy* নামক গ্রন্থ লিখিয়া, তিনি তাঁহার ভারতপ্রতির পরিচয় দিয়াছেন। ১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দে তিনি ভারতবর্ষে আসিয়া কেশবচন্দ্রের সহিত সর্বপ্রথম পরিচিত হইয়াছিলেন। স্বর সৈয়দ আহমদ তখন লঙ্ঘনে। কেশবচন্দ্রের সহিত তাঁহার ইতিপূর্বে কাশীতে আলাপ হইয়াছিল। তিনি লঙ্ঘনে আসিয়াছেন শুনিয়া স্নার সৈয়দ একদিন কেশবচন্দ্রের সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন।

বাল্যাবধি কেশবচন্দ্রের অসাধারণ শেক্সপিয়ার-গ্রীতি ছিল। ছাত্রজীবনে তিনি অত্যন্ত যত্নের সহিত শেক্সপিয়ার পাঠ করিয়াছিলেন, তাঁহার নাটকের অভিনয় করিয়াছিলেন। তাই ইংলণ্ডে আসিয়া তিনি 'স্ট্রাটফোর্ড-অন-য়্যাভন' দেখিতে বিস্মৃত হন নাই। তাঁহার অনেক বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র শেক্সপিয়ার হইতে উদ্বৃত্তি দিতেন এবং প্রায়ই এই প্রবচনটি আওড়াইতেন: “যাহার হাতে বাইবেল ও শেক্সপিয়ার আছে, সে পৃথিবীর অনেক উৎসর্বে।” প্রসঙ্গত: উল্লেখযোগ্য যে মহারাণী ভিট্টোরিয়া কেশবচন্দ্রকে তাঁহার ওসবর্ণ প্রাসাদে সাদরে অভ্যর্থনা করেন ও তাঁহার সহিত ভারতবর্ষ ও স্বীশিক্ষা প্রভৃতি বিষয়ে আলাপ করিয়া অত্যন্ত গ্রীতিলাভ করেন। প্রিম্ব দ্বারকানাথ ঠাকুরও একদা মহারাণী কর্তৃক এমনি সাদরে সম্বৰ্ধিত হইয়াছিলেন। মোট ঠাকুরও একদা মহারাণী কর্তৃক এমনি সাদরে সম্বৰ্ধিত হইয়াছিলেন। মোট কথা, ‘ইংলণ্ডে থাকাকালে কেশবচন্দ্র যেখানে যে সমাজে গিয়াছেন সেখানেই ইংলণ্ডবাসীদের অপরিমেয় শুক্রা ও গ্রীতি লক্ষ্য করিয়াছেন। ইহা বলা যাইতে

পারে যে, রাজা রামমোহনের মত কেশবচন্দ্র ও রাজদরবারে, অভিজাতদলের সংসর্গে, দার্শনিক ও সাহিত্যিকদের সমাজে, ধর্ম্যাজকমণ্ডলীতে, উপাসনা গৃহে, 'বিদ্যামন্দিরে ও সন্তান পরিবারে', ভারতের একজন বিশিষ্ট সন্তান প্রতিনিধিক্রমে দাঢ়াইয়া সর্বক্ষেত্রেই সম্পর্কিত ও অভিনন্দিত হইয়াছিলেন। প্রকাশ্য জনসভা ভিন্ন, বহু সভাসমিতেও তিনি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। অবাসকালের একটি দিনও কেশবচন্দ্র বৃথা যাইতে দেন নাই। ২৪শে এপ্রিল তারিখের সন্ধ্যায় ষ্ট্যানকোর্ড স্ট্রিটের চাপেলে তিনি একটি বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়—*The Book of Life* এবং সেই বক্তৃতায় তিনি যথন বলিলেন—“Asia has something to do for Europe, and Europe for Asia, unless the two continents unite, through their best representatives, England and India, their true welfare cannot be accomplished. Each has a mission to fulfil towards the other,” তখন সকলেই কেশবচন্দ্রের চিন্তার উদারতা ও দৃষ্টির অসারতা উপলক্ষ্য করিয়া বিশ্বিত হইল। এখানেও সেই Absolute Religion—*The Fatherhood of God and the Brotherhood of Man*-এর উদারবাণী তিনি ঘোষণা করিলেন।

ইংলণ্ডে কেশবচন্দ্র যতগুলি বক্তৃতা দিয়াছিলেন সেগুলির মধ্যে মেট্রো-পলিটান টেবার্নকলে প্রদত্ত ২৪শে মে তারিখের বক্তৃতাটি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। সেই বক্তৃতার বিষয় ছিল: *England's duties to India* এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বক্তৃতাবলীর মধ্যে এটি অন্ততম। এই বক্তৃতাটি কেশব-চন্দ্রের অদেশগ্রন্থি, রাষ্ট্রনৈতিক দুরদর্শিতা ও স্বাধীনচিত্ততার একটি আশ্চর্য নির্দর্শন। সেই সভায় তিনি ভারতের প্রতিনিধিক্রমেই দাঢ়াইয়া ভারতের দাবী যে ভাবে এবং যে ভাবায় ব্যক্ত করিয়াছিলেন, তাহা তাঁহার পূর্বসূরী রামমোহনের কথাই আরণ করাইয়া দেয়। রামমোহনের জীবনাদর্শের এই দিকটি দেবেন্দ্রনাথ অপেক্ষা কেশবচন্দ্রের কর্মে ও চিন্তায় সমধিক পরিস্ফুট হইয়াছে। সেদিন সভাপতি ছিলেন লর্ড লরেন্স। “বহুসংখ্যক শ্রোতৃবর্গে গৃহ পূর্ণ হয়।” উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে স্তর সৈয়দ আহমদ ছিলেন একজন। এই বক্তৃতাটি স্বচ্ছিত এবং স্বদীর্ঘ ছিল। সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতাটি

ভারতবর্ষ ও ইংলণ্ডে তুমুল চাঁধল্যের স্থষ্টি করিয়াছিল। প্রতাপচন্দ্র এই বক্তৃতাটিকে 'critical and national' বলিয়া তাঁহার কেশব-জীবনী গ্রন্থে উল্লেখ করিয়াছেন। ভারতশাসন ব্যাপারে ইংলণ্ডের প্রকৃত ভূমিকাটি তিনি ইতিহাসের পটভূমিকায় এমন স্থলেরভাবে সকলের সম্মুখে সেদিন তুলিয়া ধরিয়াছিলেন যে তাহার তুলনা নাই। শিক্ষার কথাটিই তিনি বিশেষভাবে আলোচনা করিয়া বলিয়াছিলেন: “ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের প্রথম কর্তব্য শিক্ষাকার্যের আরো উৎকর্ষসাধন করা, আরো বিস্তৃত করা।” কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দে; আর মাত্র তাহার মোল বৎসর পূর্বে অর্থাৎ ১৮৫৪ খ্রীষ্টাব্দে বাংলা দেশে প্রকৃতভাবে শিক্ষা আরম্ভ হইয়াছে। এই সুদীর্ঘকালের মধ্যে, কেশবচন্দ্র বলিলেন, বাংলাদেশে ৩২৮ জনের মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষালাভ করে। মধ্যবিভাগের শিক্ষালাভের স্থযোগ হইতে আজো বক্ষিত রহিয়াছে, এই বলিয়া তিনি ব্রিটিশ গভর্নমেন্টকে ভারতে তাঁহাদের শিক্ষানীতির ব্যর্থতা স্মরণ করাইয়া দিয়াছিলেন। এই বক্তৃতায় তিনি ভারতে স্বী-শিক্ষার বিবরণিও আলোচনা করিয়া বলিয়াছিলেন—“গভর্নমেন্ট ভারতের নারীগণকে যদি শিক্ষা না দেন, তাহা হইলে শিক্ষাকার্য অপূর্ণ থাকিবে। ভারতকে শিক্ষিত মাতা না দিলে, ভাবী বংশধরদের কুসংস্কারাদির হস্ত হইতে মুক্ত করা যাইতে পারিবে না।” প্রসঙ্গতঃ ইহা উল্লেখ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটির প্রতিক্রিয়া ভারতবর্ষের ইংরেজ মহলে এমনই হইয়াছিল যে তাঁহারা তাঁহার প্রতি অত্যন্ত বিক্রিপ হন; বোঝাই গেজেটে এই সম্পর্কে একখানি পত্র পর্যন্ত প্রকাশিত হইয়াছিল। ঐ পত্রে এমন কথা বলা হইয়াছিল যে, “যদি কোনো একজন দেশীয় লোক কেশবচন্দ্র সেনের ঐ বক্তৃতাটি আবৃত্তি করেন, তাঁহাকে চাবুক মারা হইবে।”

কেশবচন্দ্রের *England's duties to India* বক্তৃতাটি আধুনিক ভারতবর্ষের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ দলিল বলিয়া বিবেচিত হইবে। প্রকাশ্য জনসভায়—যে সভার সভাপতি একজন ভূতপূর্ব প্রধান রাজপুরুষ—দাঢ়াইয়া—“you hold India on trust and you have no right to say that you will use its property, its riches or its

resources, or any of the privileges which God has given you, simply for the purpose of your own selfish aggrandisement and enjoyment.” সোজান্সজি এই কথা বলা, এক রামমোহন ভিন্ন অন্য কোনো ভারতীয়ের সাহসে সেদিন কুলাইত কি না সন্দেহ। কেশবচন্দ্রের এই নিভীকতা তাহার চরিত্রকে বিশেষ ভাবেই গৌরবমণ্ডিত করিয়াছে। এই বক্তৃতায় তিনি এই প্রয়োজনীয় বিষয়গুলির প্রতি ব্রিটিশ গভর্নমেন্টের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতে চাহিয়াছিলেন,

যথা :—  
 (১) ভারতবর্ষে রেলওয়ে, টেলিগ্রাফ, জলসেচন প্রত্তিক উন্নতি ছাড়াও দেশের সমস্ত লোককে জানে, ধর্মে ও নীতিতে উন্নত করিয়া তুলিতে হইবে ;  
 (২) স্বীলোকদিগের ভিতর ধর্ম, নীতি, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রত্তি সকল বিষয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে, কিন্তু তাই বলিয়া তাহাদিগকে আচার-আচরণ বা পোষাক-পরিচ্ছদে কিছুতেই denationalise করা চলিবে না ;  
 (৩) দেশীয় ভাষার মাধ্যমে সেই শিক্ষার বিস্তার করিতে হইবে ;  
 (৪) ভারতে জনমতের বিকাশ ও গঠনের উদ্দেশ্যে সংবাদপত্র প্রকাশের সকল রকম স্বয়েগ-স্ববিধা দিতে হইবে ;  
 (৫) চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সর্তান্ত্যায়ী জমিদার ও প্রজাদিগকে অতিরিক্ত করভার হইতে মুক্ত করিয়া প্রত্যেক ব্যক্তিকে স্ববিধা দিতে হইবে ;  
 (৬) শিক্ষিত দেশীয় লোকদিগকে উচ্চ সরকারী কার্যে নিয়োগ করিতে হইবে, (৭) বিদেশে গিয়া ভারতীয়গণ যাহাতে উচ্চ শিক্ষা লাভ করিতে পারে তাহার জন্য বৃত্তিদান প্রত্তিব দ্বারা ছাত্রদের সহায়তা করিতে হইবে ;  
 (৮) মন্ত্র ও অফিসেন প্রত্তি মাদক দ্রব্যের ব্যবসা দেশ হইতে উঠাইয়া দিবার জন্য আইন প্রণয়ন করিতে হইবে, এবং (৯) উন্নতস্বভাব ও চরিত্রহীন ইংরেজেরা ভারতে আসিয়া দেশীয় লোকের প্রতি যেসব ঘৃণ্য ও নৃশংস অত্যাচার করে তাহা বন্ধ করিতে হইবে এবং সেই উদ্দেশ্যে চরিত্রবান ও সৎকর্মচারীদিগকে ভারতে প্রেরণ করিতে হইবে। ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দের পর হইতে ভারতশাসন ব্যাপারে ইংরেজের প্রবর্তিত বিভিন্ন নীতিগুলি যদি আমরা একবার পর্যালোচনা করি, তাহা হইলে দেখিতে পাইব যে সেইসব নীতি বহুলাংশেই কেশবচন্দ্রের এই একটি বক্তৃতার দ্বারা প্রভাবিত হইয়াছিল।

ইহার পরও কি আমরা বলিব কেশবচন্দ্র শুধু একজন উচ্ছ্বাসপ্রবণ ব্যক্তি ছিলেন? এমন বাস্তবদৃষ্টিসম্পন্ন মানুষ উনিশ শতকের ভারতবর্ষে রাম-মোহনের পর তৃতীয় আর কেহ ছিলেন না।

ইংলণ্ডে কেশবচন্দ্রের বক্তৃতার প্রভাব সম্পর্কে পরবর্তীকালে অঙ্গফোর্ড, ম্যানচেষ্টার কলেজের অধ্যক্ষ জে. ইঁলিন কার্পেটার বলিয়াছিলেন—“Never again has England heard from the East a voice like that of Keshub Chandra Sen” এবং ইহা যে অত্যুক্তি নয় তাহা, তাহার পরে যাহারা ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন তাহারাই একবাক্যে স্বীকার করিয়াছেন। ছয় মাসে তিনি যেন ছয় বৎসরের কাজ করিয়া আসিয়া-ছিলেন; মিস কার্পেটার ইহার সাক্ষ্য দিয়াছেন এবং ভারতবর্ষের পরবর্তীকালের ইতিহাসও সেই সাক্ষ্য অন্তর্ভুক্ত করে। ইংলণ্ডের মাটিতে দাঢ়িয়া ভারতের দাদীকে এমন বলিষ্ঠ কঠো ইতিপূর্বে আর কেহ তুলিয়া ধরিতে পারে নাই, তাহার পরেও কেহ পারিয়াছেন কি না সন্দেহ। ইংলণ্ড হইতে বিদায়ের প্রাকালে রেভারেণ্ড ডার্লিউ. এইচ. চানিংকে কেশব-চন্দ্র যে পত্রখানি লিখিয়াছিলেন তাহা এই প্রসঙ্গে স্মরণযোগ্য। সেই পত্রে কেশবচন্দ্র যেন তাহার মনের কথাটি খুলিয়া বলিয়াছিলেন। ইংলণ্ড আসিয়া সকল শ্রেণীর লোকের সহিত ঘনিষ্ঠভাবে মিলিয়া মিশিয়া কেশবচন্দ্রের ইহাই দৃঢ়বিশ্বাস হইয়াছিল যে—“The East and West will unite—such is God's will.” ইংলণ্ডের এমন কোনো কাগজ ছিল না, যাহাতে কেশবচন্দ্রের ইংলণ্ডবাসের কার্যাবলীর বিশদ বিবরণ, তাহার বক্তৃতার রিপোর্ট প্রকাশিত না হইত। ইংলণ্ডে সেদিন কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই সেখানকার জনচিত্তকে গভীরভাবে আকৃষ্ট করিয়াছিল। আবার বলি, সে-বক্তৃতা শুভগর্ত কথার তুরভি নয়, ভাবগর্ত চিন্তার দুর্ভ সম্পদ। ‘কেশব-চরিত’ গ্রন্থের লেখক সত্যাই লিখিয়াছেন: “কেশবকঠো বেদমাতা বাগদেবী নিত্য বিরাজ করিতেন। যেমন মধুর গন্তীর সুশ্রাব্য স্পষ্ট স্বর, তেমনি প্রত্যাদিষ্ট মহান् অর্থযুক্ত ভাবময়ী কথা।... যখন যেখানে যাহা কিছু তিনি বলিতেন, তাহার ভিতর কিছু না কিছু নৃতন ভাব থাকিত।” প্লাটিয়ন ও ডিজেলিলির দেশের লোকেরা পর্যন্ত এমন অলৌকিক বাণিজ্য কথনো প্রত্যক্ষ করে নাই।

তাই বুঝি সেদিন লওনের *Punch* কাগজ লিখিয়াছিল :

“Who among all living men

Is this Keshub Chunder Sen ?”

বস্তুতঃ কেশবচন্দ্রের ইংলণ্ড প্রবাসের গৌরব ও সার্থকতা সম্যকরূপে বুঝিতে হইলে তাঁহার *Lectures in England* বইখানি প্রত্যেকের অভিনিবেশ সহকারে পাঠ করা উচিত। একজন বাঙালি সন্তান পাশ্চাত্য সভ্যতার কেন্দ্ৰহানে গিয়া কী অনিন্দ্য ও বিশুদ্ধ ইংৰেজি ভাষায় বক্তৃতা দিলেন, যাহা শুনিয়া অনেক ইংৰেজই বিশ্বিত হইয়াছিল, সে পরিচয় জানিতে হইলে এই বইখানি একবার পাঠ করিতে হয়। কিন্তু কেশবচন্দ্ৰ শুধু কি তাঁহার অসাধারণ বাণিজ্যিক দ্বাৰাই ইংলণ্ডের চিত্তলোক জয় কৰিয়াছিলেন? যখন আমরা তাঁহার সেই সেণ্ট জেমস্ হলে প্রদত্ত শ্রীষ্ট ও শ্রীষ্টধৰ্ম সম্পর্কিত প্রসিদ্ধ বক্তৃতাটি (২৮ মে, ১৮৭০) স্মরণ কৰি, তখনই আমরা বুঝিতে পারি যে, পাণ্ডিত্যের সহিত আধ্যাত্মিকতার সমাবেশ না ঘটিলে শিক্ষিত ও ধর্মতত্ত্বজ্ঞ সহস্র শহস্র শ্রীষ্টানন্দের মধ্যে দাঢ়াইয়া শ্রীষ্ট ও শ্রীষ্টধৰ্মের উপর একজন ভাৱতবাসীৰ পক্ষে এমন ন্তৃত্ব আলোকসম্পাদ কৰা আদো সন্তুষ্ট ছিল না। কেশবচন্দ্রের পূৰ্বে কোনো ইংৰেজ শ্রীষ্টান ধৰ্মযাজক ও শ্রীষ্টধৰ্ম এবং শ্রীষ্টের জীবনাদৰ্শের এমন মৰ্মজ্ঞ ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ কৰিতে পারেন নাই—এ কথা ডাঃ মার্টিনো প্রমুখ বিশিষ্ট ইংৰেজ পাদবিৱিষ্ণু স্বীকাৰ কৰিয়াছেন। কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটি সম্পর্কে মন্তব্য কৰিয়া বিধ্যাত *Spectator* পত্ৰিকা লিখিয়াছিল : “সেণ্ট জেমস হলে গত শনিবাৰ কেশবচন্দ্ৰ সেন এক অনন্তসাধারণ বক্তৃমেৰ বক্তৃতা কৰিয়াছেন।”

কেশবচন্দ্রের প্রতিভাৰ স্বকীয়তা ও মহত্ব এইখানেই।

## ॥ চৌদ ॥

এইবার সমাজ-সংস্কারক কেশবচন্দ্রের কথা বলিব।

তাঁহার প্রতিভা ও ব্যক্তিত্বের পরিপূর্ণ পরিচয় আছে তাঁহার বিভিন্ন সংস্কার-প্রয়াসের মধ্যে। ইহার সম্যক আলোচনা প্রয়োজন। রামমোহন ও বিচাসাগরের পর কেশবচন্দ্রই আধুনিক ভারতবর্ষের অন্ততম সমাজ-সংস্কারক। ইংলণ্ডে থাকিবার সময় তিনি সেই দেশের জনহিতকর বিবিধ প্রচেষ্টা ও প্রতিষ্ঠান স্বয়ং প্রত্যক্ষ করিয়া বিপুল অভিজ্ঞতা অর্জন করিয়া-ছিলেন। স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া সেই অভিজ্ঞতা এইবার তিনি বাস্তবে ক্রপাণিত করিতে সচেষ্ট হইলেন এবং অত্যন্ত ক্ষিপ্রতার সহিতই অগ্রসর হইলেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি। “Keshab was not the man to let the grass grow under his feet”—এবং তাঁহার কর্ম-জীবনের ধারা ধারার গভীরভাবে অংশীলন করিয়াছেন তাঁহারাই বুঝিবেন যে, তিনি ভাবসর্বস্ব বা বাকসর্বস্ব মানুষ ছিলেন না; একটা ঘুগের চিন্তা ও চেতনা পূর্বসূরিদের চিন্তা ও চেতনার ভিতর দিয়া তাঁহার মধ্যে আশ্চর্যভাবেই সঞ্চারিত হইয়াছিল। তাই দেখিতে পাই, কর্মজীবনের আরম্ভকাল হইতে তিনি তাঁহার চারিদিকে একটি প্রচণ্ড কর্মের প্রবাহ স্থিত করিতে পারিয়া-ছিলেন এবং অনুগামী ও সহচরদের মধ্যেই তিনি জাগাইয়া তুলিতেন প্রবল কর্মস্ফূর্তি। ইংলণ্ড হইতে তিনি পাঁচ দফা কর্মসূচী লইয়া ক্রিয়াচিলেন এবং নবপ্রতিষ্ঠিত ‘ভারতসংস্কার সভা’র (Indian Reforms Association) ভিতর দিয়া তিনি সেই কার্যসূচীকে ক্লপ দিতে চাহিলেন। লক্ষ্য করিবার বিষয়, কেশবচন্দ্রের সকল কার্য, সকল চিন্তার কেন্দ্র ভারতবর্ষ; কাগজ বাহির করিলেন, নাম দিলেন—‘ইণ্ডিয়ান মিরার’; নৃতন সমাজ সংস্কার করিলেন, নাম দিলেন ‘ভারতবর্ষীয় আঙ্গসমাজ’; নৃতন সমিতি গঠন করিলেন, নাম দিলেন ‘ইণ্ডিয়ান রিফর্মস এ্যাসোসিয়েশন’। তাঁহার সমসাময়িক মনীষিদের মধ্যে এই সর্বভারতীয়বোধ বিরল ছিল বলিলেই

হয় ; ইহার সবচেয়ে বড়ো দৃষ্টিত কেশবের সমসাময়িক ও সমবয়সী বক্তিমচন্ত্র ।

কেশবচন্ত্রের সংস্কার-প্রয়াসের কথা বলিবার আগে, ইংলণ্ড হইতে ফিরিবার পর তিনি কি ভাবে স্থার্থিত হইয়াছিলেন, সংক্ষেপে তাহার উল্লেখ করিব। সেই যে লঙ্ঘনে তিনি ‘ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের কর্তব্য’ বিষয়ে বক্তৃতা দিয়াছিলেন, সেই বক্তৃতা ভারতের ইংরেজ-রাজপুরুষদের মনঃপূত হয় নাই, সে-কথা পূর্বেই বলিয়াছি। ইংলণ্ডে তিনি রাজনৈতিক কোনো ভাষণ দেন নাই, “কিন্তু তাহার স্বভাবসিক গভীর দেশপ্রেম তাহাকে ভারতের দৃঃখ্যারিদ্যপূর্ণ ব্যাখ্যার কথা এবং সেই সঙ্গে ভারতে ইংরেজের কুশাসনের কথা ইংলণ্ডের শিক্ষিত জনসমাজের সম্মুখে উপস্থাপিত করিতে অনুপ্রাণিত করিয়াছিল।” বলা বাহুল্য, তাহার সেই সব উক্তি এখানকার শাসকবৃন্দ ও ব্যবসায়ী ইংরেজদের প্রবল বিক্ষোভের কারণ হইয়াছিল। ইহারা কিছু-কালের জন্য ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ বর্জন করিয়াছিলেন। তারপর কেশবচন্ত্র যখন ইংলণ্ড হইতে বোঁধাইয়ে পৌছাইলেন, তখন সেখানে তাহাকে এক জনসভায় বিপুলভাবে অভ্যর্থনা করিবার আয়োজন করা হইয়াছিল ; সেই সভায় যাহাতে কোনো ইংরেজ ঘোগদান না করে, তাহার জন্য ইংরেজ-পরিচালিত একটি পত্রিকায় জোর বিরুদ্ধপ্রচার পর্যন্ত চলিয়াছিল। কেশব ইহা জানিতে পারিয়াছিলেন। বোঁধাইয়ের অভ্যর্থনা সভায় দাঢ়াইয়া দৃপ্তকর্ত্তে তিনি তাই বলিলেন : “If England decides to rule India in the interest of Manchester and mercantile people of England only and not to the interest of Indian people, then I say — perish British rule this very moment.” উনবিংশ শতকের ভারতে এমন কথা বলিবার দৃঃসাহস সেদিন আর কাহারো ছিল না—বিংশ শতকেই বা এই কথা বলিবার সাহস একমাত্র স্বভাবচন্ত্র ভিন্ন আর কে দেখাইতে পারিয়াছেন ?

ইংলণ্ডের স্বদয় জয় করিয়া কেশবচন্ত্র ভারতে ফিরিলেন। ২০শে অক্টোবর তিনি কলিকাতায় পৌছিলেন। পরদিন সঙ্গতে তিনি বঙ্গগণের সহিত মিলিত হইলেন এবং তাহার ইংলণ্ড ভ্রমণের অভিজ্ঞতার সার কথা হিসাবে বলিলেন—“কার্য এবং আধ্যাত্মিকতা ( spirituality and

practical work)—এই উভয়ের যোগে জগতের পরিবাগ ।...পশ্চিমের সহিত যোগবদ্ধন করিতে না পারিলে, আমাদিগের পূর্ণ উন্নতি লাভ হইবে না । আমাদের যে সকল গুণ আছে, তাহা রক্ষা না করিয়া, পশ্চিমের গুণ ধারণ করিলে, জনকরণেকের সাহেব সাজা আর চৌরিদ্রতে থাকা—ইংলণ্ড গমনের এই ফল হইবে । আবার আন্ত স্বদেশপ্রিয়তা দেখাইয়া কেবল আপনাদিগের সীমায় বন্ধ থাকিলে, অনেক সদ্গুণে বঞ্চিত হইতে হইবে । আমাদের জীবনে পূর্ব পশ্চিম উভয় দেশীয় ভাবের সামঞ্জস্য সাধন করিতে হইবে ।...we must have the heart of the Rishi and the hand of the Englishman.” ইহার বহুকাল পরে বিবেকানন্দ ঠিক এই কথার প্রতিধ্বনি তুলিয়া ভারতবাসীর চিত্ত জয় করেন । ইহার তিন দিন পরে বেলঘরিয়াতে জয়গোপাল সেনের বাগানে কেশবচন্দ্রকে প্রকাশ্যে সম্বর্ধনা করা হয় । কয়েকদিন পরে ব্রাহ্মিকাগণও তাঁহাকে একথানি অভিনন্দন পত্র প্রদান করেন । তাঁহার সম্বর্ধনা শুধু ব্রাহ্মদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল না । দ্বারকানাথ মিত্র, মহেন্দ্রলাল সরকার, মহারাজা যতীন্দ্রমোহন, কৃষ্ণদাস পাল, দিগন্থর মিত্র প্রভৃতি তৎকালীন কলিকাতার প্রসিদ্ধ সকল ব্যক্তিই কেশবচন্দ্রকে তাঁহাদের আন্তরিক প্রীতি জানাইয়াছিলেন ।

১৮৭০। ২ৱা নভেম্বর ।

ভারত সংস্কার সভা—*Indian Reform Association*—স্থাপিত হইল । উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের ইতিহাসে ইহা একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা । এমন বৃহৎ কর্ম-সংস্থা এই শতাব্দীতে এই প্রথম । সিপাহীযুক্তের প্রবর্তী একটি যুগ সমাজ-সংস্কারের দিক দিয়া বিশ্বের উল্লেখযোগ্য নয় । রামমোহন ও বিদ্যাসাগরের পর সমাজ-সংস্কারের কথা এই সময়ের মধ্যে আর কোনো বাঞ্ছিলি তেমনভাবে চিন্তা করেন নাই । কেশবচন্দ্রকেই তাই এই বিষয়ে অগ্রসর হইতে হইয়াছিল । ছয় মাস ইংলণ্ডে অক্লান্তভাবে ঘূরিয়া বড়তা দিয়া কেশবচন্দ্র ভারতবর্ষে প্রত্যাবর্তন করিবার পর মাত্র দুই সপ্তাহের মধ্যেই এত বড়ো একটি কাজে হস্তক্ষেপ করিলেন কি প্রকারে ? নিঃসন্দেহে ইহা তাঁহার কর্মশক্তির নির্দর্শন । প্রতাপচন্দ্র সত্যই নিখিলাছেন : “An

endless, almost a super-human force formed the principal characteristic of Keshub's genius. It always found vent in new plans, new reforms, new creations." কেশব-প্রতিভার এই বৈশিষ্ট্য আমরা লক্ষ্য করি তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ভারত সংস্কার সভার বহুমুখী কার্যের মধ্যে। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্যই এই ছিল যে তিনি এক সদে অনেকগুলি কর্মের স্থচনা করিতেন, তাঁহার কর্ম-প্রতিভা এমনই প্রচণ্ড ছিল, চিন্তা করিবার ক্ষমতা এত পর্যাপ্ত ছিল যে যুগপৎ তিনি বিভিন্ন প্রকার কাজের মধ্যে অনায়াসে হস্তক্ষেপ করিতে পারিতেন। রামমোহন ও বিদ্যাসাগরের পর এমন কর্মিষ্ঠ মানুষ বাংলা তথা ভারতবর্ষে আর কেহ সেদিন ছিলেন না।

ভারতবাসীর সামাজিক ও নৈতিক উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল ভারত সংস্কার সভার মূল উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায়। এই সভার পাঁচটি বিভাগ ছিল ; যথা :—( ১ ) স্বলভ সাহিত্য ; ( ২ ) দৃঃস্থ ব্যক্তিদিগকে দান ; ( ৩ ) নারীজাতির উন্নতি ; ( ৪ ) সাধারণ শিক্ষা : শিল্পবিদ্যালয় ও শ্রমজীবিদিগের জন্য বিদ্যালয় এবং ( ৫ ) স্বরাপান নিবারণ। মূল সভার সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র স্বয়ং, সম্পাদক ছিলেন গোবিন্দচন্দ্র ধৰ, আর প্রত্যেকটি বিভাগের একজন করিয়া সভাপতি ও একজন করিয়া সম্পাদক ছিলেন। কেশবচন্দ্রের অঙ্গামীদের মধ্যে নবীনচন্দ্র সেন, শঙ্কীপদ বন্দেয়াপাধ্যায়, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, উমেশচন্দ্র দত্ত, মাধবচন্দ্র রায়, অক্ষয়চন্দ্র রায়, ঠাকুরদাস সেন, উমানাথ গুপ্ত, জয়গোপাল সেন ও কান্তিচন্দ্র মিত্র প্রভৃতি ভারত সংস্কার সভার বিভিন্ন বিভাগের সহিত সংশ্লিষ্ট ছিলেন। আর বাহিরের মধ্যে যাঁহারা কেশবচন্দ্রের এই সংস্কার উদ্ঘাটনে সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে হেয়ার স্কলের প্রধান শিক্ষক প্যারীচরণ সরকার ( মঢ়পানের বিকলকে এদেশে ইঁহারই প্রয়াস ছিল সর্বপ্রথম ), আবদুল লতিফ খাঁ, দিগন্বর মিত্র, বাজেন্দ্রলাল মিত্র, কিশোরীচাঁদ মিত্র, গোবিন্দলাল শীল, মহেন্দ্রলাল সরকার, রেভারেণ্ড মিচেল, রেভারেণ্ড ডল, মিস পিগট এবং ড্রিউ. সি. ব্যানার্জি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ইহা হইতে বুঝিতে পারা যাইবে যে, সমসামরিক কালে বাংলা দেশে কেশবচন্দ্রের ব্যক্তিত্বের প্রভাব তখন কতখানি

ব্যাপক হইয়া উঠিয়াছিল। সভার এই পাঁচটি বিভাগের মধ্যে আনুষঙ্গিক অনেক বিবরণই অন্তর্ভুক্ত ছিল।

ভারত সংস্কার সভার বিস্তারিত ইতিহাস আলোচনা করিবার স্থান  
এখানে নাই। আমরা শুধু সংক্ষেপে ইহার বিষয়ে কিছু বলিব। প্রথমে  
স্বলভ সাহিত্য বিভাগের কথা বলি। এক পয়সা মূল্যের সাপ্তাহিক 'স্বলভ  
সমাচার' প্রকাশ দ্বারা এই বিভাগের কার্য আরম্ভ হয়। ইতিপূর্বে 'ইণ্ডিয়ান  
মিরার' ও 'ধর্মতত্ত্ব' প্রকাশ করিয়া কেশবচন্দ্র তাহার সাংবাদিক প্রতিভাব  
পরিচয় দিয়াছেন; সেই প্রতিভাবই পরিগত প্রকাশ এই 'স্বলভ সমাচার'।  
সর্বসাধারণের জন্য এক পয়সার কাগজ প্রবর্তন করিয়া সেদিন তিনি সত্যই  
ষুগান্তের স্থষ্টি করিয়াছিলেন। 'স্বলভ সমাচার' বাংলা সাহিত্যেরও এক  
গুরুতর অভাব দূর করিয়াছিল। ইহার ভাষা ছিল একেবারে সহজ ভাষা।  
বাংলা ভাষাকে বিদ্যাসাগরী ভাষা হইতে বাহির করিয়া আনিয়া কেশবচন্দ্রই  
ইহাকে সহজগম্য করেন। এই পত্রিকায় তিনি নির্ভীকভাবে সকল বিষয়ের  
আলোচনা করিতেন। 'স্বলভ'-এর প্রচারও ছিল সমকালীন অগ্রগত পত্র-  
পত্রিকার প্রচারের তুলনায় সমধিক; তথনকার দিনে তিন-চার হাজার কপি  
প্রতি সপ্তাহে বিক্রয় হওয়া কম কথা নয়। ইংরেজ লেখিকা মার্গারিটা  
বার্নস তাহার *The Indian Press* গচ্ছে এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "In  
1870 the great Brahmo Samajist preacher, Keshab Chandra  
Sen, launched the *Sulava Samachar* as the organ of the  
Indian Reform Association. The paper was published  
weekly at one pice ( farthing ) per issue and was, therefore,  
the first attempt to reach those who were poor but literate. It  
achieved great success and its circulation was between three  
and four thousand weekly, the first of the newspaper  
records." বাংলা দেশের সাংবাদিকতার ইতিহাসে 'স্বলভ সমাচার'-এর  
ভাব ও ভাষার পুনরাবৃত্তি আমরা বহুকাল পরে কতকটা লক্ষ্য করি উপাধ্যায়ী  
অক্ষবন্ধবের 'সন্ধ্যা' কাগজে। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের 'স্বলভ সমাচার'-  
এর অনুকরণ করিয়া যোগীন্দ্রনাথ বসু ও কৃষ্ণকুমার মিত্র যথাক্রমে 'বঙ্গবাসী'

ও 'সংজীবনী' পত্ৰিকা প্ৰকাশ কৰিবাছিলেন ; এই দুইখানিও প্ৰথমে এক পয়সা দামেৰ সাংগ্ৰাহিক পত্ৰিকা ছিল। কিন্তু 'সুলভ'-এৰ গৌৱৰ ছিল স্বতন্ত্ৰ। এই প্ৰসঙ্গে তাৰ যত্নান্থ সৱকাৰেৰ একটি মন্তব্য এখানে উল্লেখ্য।

কেশবচন্দ্ৰেৰ শতবাৰ্বিকী উপলক্ষে ( ১৯০৮ ) বন্ধীয় সাহিত্য পৱিষদেৰ উত্তোগে কলুটোলায় সুতিপূজাৰ যে অনুষ্ঠানটি হইয়াছিল তাহাতে তাৰ যত্নান্থ বলিবাছিলেন : “আমৱা ছেলেবেলায় ‘সুলভ সমাচাৰ’ কাগজ পড়েছি। পূজাৰ সময়ে আৰাৰ লাল রঙ, নীল রঙেৰ বাহিৰ হতো। এৱ ভাষা একেবাৰে সহজ ভাষা। শিশু পৰ্যন্ত বুৰতে পাৱে। সে সময়ে গাড়োয়ানদেৱও তা পড়তে দেখেছি। সাধাৰণ লোকেৰ মনে ত্ৰি ‘সুলভ সমাচাৰ’-ৰ ভিতৰ দিয়ে কেশবচন্দ্ৰ এদেশে রাজনৈতিক বিপ্লবেৰ হৃত্পাত কৰলৈন।” একখানি এক পয়সা দামেৰ কাগজেৰ পক্ষে এবড়ো কম গৌৱবেৰ কথা নয়। এই কাগজে সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি, ইত্যাদি নানা বিষয়েৰ প্ৰবন্ধ ও সংবাদ সহজ সৱল ভাষায় প্ৰকাশিত হইত। সমাজ সংস্কাৱেৰ জন্য যে বিৱাটি কাৰ্যসূচী লইয়া কেশবচন্দ্ৰ ইংলণ্ড হইতে ফিৱিলেন, তিনি দেখিলেন, কেবল বৃক্ষতা দ্বাৰা এই কাৰ্য সিক কৱা যাইবে না, সাহিত্যেৰ মাধ্যমে উহা প্ৰচাৰ কৱিতে পাৱিলৈই কাৰ্যসিদ্ধি সুনিশ্চিত।

‘কেশব-চৱিত’ গ্ৰন্থেৰ লেখক এই প্ৰসঙ্গে বলেন : “সুলভ সমাচাৰ দ্বাৰা বন্ধসমাজে সাহিত্য-বিষয়ে যে এক অনুত্ত পৱিষ্ঠন ঘটিয়াছে, তাহা বেধ হয় জানিবাৰ কাহারো বাকী নাই। ইতৰ ভদ্ৰ নানা শ্ৰেণীৰ লোকেৰ মধ্যে ইহা প্ৰচলিত হইল। অনেকে কাগজ পড়িতে শিথিল। প্ৰতি সপ্তাহে সহশ্র সহশ্র খণ্ড ‘সুলভ সমাচাৰ’ দেশে বিদেশে বিভাবিত হইয়া বন্ধবাসীদিগকে জাগাইয়া তুলিল। ‘সুলভ’ রাজপ্ৰাসাদে এবং মুদিৰ পৰ্ণকুটীৱে, কুতবিঘ সভ্যসমাজে এবং অন্তঃপুৱে হিন্দুমহিলাগণেৰ হস্তে শোভা পাইতে লাগিল। ইহাৰ দ্বাৰা সহজ ভাষাৰ বচনা প্ৰচলিত হইয়াছে। কেবল তাহা নহে, নীতি বিষয়েও লোকেৰ কুচি ফিৱিয়াছে।” ইহা হইতেই আমৱা বুৰিতে পাৱিয়ে, সেদিন বংলাৰ সৰ্বত্ব ‘সুলভ সমাচাৰ’-ৰ কি আদৰ ছিল। বাংলা ভাষাৰ উন্নতি সাধনে ও শিক্ষিত বাঙালিৰ মনে যুক্তিগ্রাহ চিন্তাৰ উন্মেষ সাধনে

দেবেন্দ্রনাথের 'তত্ত্ববোধিনী' পত্রিকার যে গৌরব, জাতীয়তাবোধ জাগাইয়া তুলিবার জন্য হরিশচন্দ্রের 'হিন্দু পেট্রিয়ট'-এর যে মর্যাদা, কেশবচন্দ্রের 'সুলভ সমাচার' পত্রিকার ঠিক সেই গৌরব, সেই মর্যাদা—ইহা যেন আমরা কখনো বিদ্ধুত না হই। 'সুলভ সমাচারে'র প্রথম সম্পাদক ছিলেন উমানাথ গুপ্ত আর মূল সভার পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্র ছিলেন ইহার পরিচালক। এবং তিনিই ছিলেন ইহার প্রধান লেখক।

সমাজের নীচের তলার মানুষের কথা এদেশে সর্বপ্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র; শুধু চিন্তা করা নয়, তাহার বাস্তব কল্পনা পর্যন্ত সকলের সম্মুখে তিনি তুলিয়া ধরিলেন। ভারত সংস্কার সভার চতুর্থ বিভাগটির কথাই আমরা এখানে বলিতেছি। কেশবচন্দ্র ইতিপূর্বে উচ্চশ্রেণীর যুবকদের সাধারণ শিক্ষার জন্য কলেজ স্থাপন করিয়াছিলেন। এইবার তিনি আরো এক ধাপ অগ্রসর হইলেন—সমাজের অতি সাধারণ লোক যাহারা—অথচ যাহারা প্রস্তুতপক্ষে সমাজের মেরুদণ্ড, তাহাদের শিক্ষার কথা তিনি চিন্তা করিলেন। ইহাদিগকে অর্থকরী শিল্পশিক্ষা দিবার জন্য এই বৎসরই তিনি একটি শিল্প বিদ্যালয় স্থাপন করিলেন। তারপর কেশবচন্দ্রের দৃষ্টি গিয়া পড়িল শ্রমিকদের উপর। উনবিংশ শতাব্দীর বাংলায় শ্রমিকদের কথাও প্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র। শ্রম-জীবিদের জন্য তিনি একটি বিদ্যালয় স্থাপন করিলেন। সেখানে শ্রমিক-দিগকে বাংলা ভাষার মাধ্যমে সাধারণ শিক্ষা দেওয়া হইত এবং অল্প অল্প ইংরেজিও শিক্ষা দেওয়া হইত। ভদ্রশ্রেণীর লোকদিগকে ছুতারমিস্ত্রীর কাজ, দর্জির কাজ, ধাতুপাত্র তৈরির কাজ প্রভৃতি বিবিধ কুটীরশিল্প শিক্ষা দেওয়া হইত। Workingmen's Institute উনিশ শতকের ভারতবর্ষেই একটি নৃতন জিনিস। স্বর্থের বিষয় কেশবচন্দ্রের এই একটিমাত্র কীর্তিই আজো কোনোমতে তাহার অস্তিত্ব বজায় রাখিতে পারিয়াছে। শ্রমজীবি আজো কোনোমতে তাহার অস্তিত্ব বজায় রাখিতে পারিয়াছে। কেবলমাত্র শ্রমিকরা নয়, অবসর সময়ে অফিসের কেরাণী, বিদ্যালয়ে কেবলমাত্র শ্রমিকরা নয়, অবসর সময়ে অফিসের কেরাণী, কলেজের ছাত্র, ব্রাহ্মপ্রচারক এবং স্বয়ং কেশবচন্দ্র—সকলেই এইসব কাজ আগ্রহের সহিত শিক্ষা করিতেন। তাহার সকল জীবনচরিতকারই উন্নেষ্ঠ করিয়াছেন যে, কেশবচন্দ্র নিজে একজন বড়ো craftsman ছিলেন এবং

জীবনের শেষভাগে অস্তুতার সময় অনেক নিপুণ আসবাবপত্র তিনি নিজের হাতে তৈরি করিয়াছিলেন।

সেবার ভিতর দিয়া সাধারণ লোক ও ভদ্রশ্রেণীর মধ্যে প্রীতি ও সৌহার্দের ভাব জাগাইয়া তুলিবার জন্যই দাতব্য বিভাগটি খোলা হইয়াছিল। দশ বৎসর পূর্বে উত্তর ভারতের ছুর্ভক্ষ ও নিম্নবন্দের ম্যালেরিয়া পীড়িত জনগণের সাহায্য করিতে আমরা কেশবচন্দকে দেখিয়াছি। দৈব বিপদের সময় সমবেত প্রয়াসে সঙ্কটত্বাগ বা Relief-এর ব্যবস্থা করা—এই দেশে কেশবচন্দের পূর্বে আর কাহাকেও আমরা চিন্তা করিতে দেখি নাই। তাহার সমাজ সেবার এই আদর্শই পরবর্তীকালে সেবাব্রত শৈশিপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও স্বামী বিবেকানন্দকে বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করিয়াছিল। বাংলার ইংরেজি শিক্ষিত সমাজে সে যুগে মদ্যপানের প্রচলন ছিল। কেশবচন্দ বহু ইয়ং বেদলের জীবনে ইহার শোচনীয় পরিণাম প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন। তাহার সম্মুখে ছিল প্যারীচরণের আদর্শ। ভারত সংস্কার সভার মঞ্চ হইতে তিনি এই সামাজিক ব্যাধি দূর করিবার জন্য বক্তৃতা দিয়া, সংবাদপত্রে আলোচনা দ্বারা জনসত্ত্ব গঠন করিয়া, ছোট ছোট পুস্তিকা রচনা করিয়া এবং তরুণদের লইয়া একটি ‘আশাবাহিনী’ গঠন করিয়া যেসব প্রয়াস পাইয়া-ছিলেন, সে ইতিহাস স্মৃপরিচিত।

ভারত সংস্কার সভার দ্বারা ভারত সত্যাই জাগিয়া উঠিল।

১৮৭১ খ্রীষ্টাব্দে হইতে ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ দৈনিকে পরিণত হইল। তখন হইতে নরেন্দ্রনাথ সেন ইহার সম্পাদক হইলেন। ভারতবর্ষে এই বৰকম দৈনিক কাগজ এ পর্যন্ত আর কেহ চালাইতে পারেন নাই। যুগ আগাইয়া গিয়াছে, শিক্ষিতের সংখ্যা পূর্বাপেক্ষা অনেক বাড়িয়াছে, এখন দৈনিক পত্রিকা ভিন্ন যুগচেতনাকে জাতির মানসমূক্রে প্রতিফলিত করা সম্ভব নয়—এই মনে করিয়াই কেশবচন্দ কাগজখানিকে দৈনিকে পরিণত করিলেন। জাতীয় জীবন গঠনে সেই যুগে কেশবচন্দের ‘মিরার’ সত্যাই এক মহৎ কার্য সাধন করিয়াছিল। বঙ্গিমচন্দের ‘বঙ্গদর্শন’ ইহার এক বৎসর পরের ঘটনা। ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ই বাঙালি পরিচালিত ও সম্পাদিত প্রথম ইংরেজি দৈনিক

পত্রিকা। এই প্রসঙ্গে স্বরেন্দ্রনাথ তাহার *A Nation in Making* পুস্তকে লিখিয়াছেন : “with the exception of *Indian Mirror* all our newspapers in Bengal, including the most influential, were weekly.” কেশবচন্দ্রের ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ সত্যই সেদিন সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে বাঙালিকে এক ন্তুন আদর্শের সন্ধান দিয়াছিল ; স্বরেন্দ্রনাথ যখন ১৮৭৯ গ্রীষ্মাবস্তুতে ‘বেঙ্গলি’ পত্রিকার সম্পাদক ও স্বাধিকারী হন, তখন তিনি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টান্তকে সম্মুখে রাখিয়াই তাহার সাংবাদিক জীবন আরম্ভ করিয়াছিলেন, ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন।

শিক্ষা, কৃষি ও প্রগতি বিষয়ে ইংলণ্ডের মেরেরা কত উন্নত, তাহা কেশবচন্দ্র প্রত্যক্ষ করিয়া আসিয়াছিলেন। স্বদেশীয় নারীদের উচ্চশিক্ষার জন্য তিনি ১৮৭০ গ্রীষ্মাবস্তুতে একটি স্কুল স্থাপন করেন। বেথুন স্কুলের শিক্ষিকা মিস পিগটকে তিনি এই স্কুলের কাজে নিযুক্ত করিয়াছিলেন ; পর বৎসর ফেব্রুয়ারি মাসে তিনি মেরেদের শিক্ষা দিবার জন্য উপযুক্ত শিক্ষিয়ত্বী প্রস্তুত করিবার উদ্দেশ্যে একটি নর্মাল স্কুল স্থাপন করিলেন এবং এই স্কুলের মেরেদের লইয়া তিনি ‘বামা হিতৈষিণী সভা’ নামে একটি উন্নয়নমূলক সমিতি ও স্থাপন করেন ; মেরেরা এই সভায় নারীকল্যাণ মূলক নানাবিধি প্রবন্ধ পাঠ করিত ও উহা লইয়া আলোচনা করিত এবং এইসব প্রবন্ধের অধিকাংশই ‘বামা-বোধিনী’ পত্রিকার প্রকাশিত হইত। অন্তঃপুরিকাদিগের জন্য এই পত্রিকাখানি ১৮৬২ গ্রীষ্মাবস্তুতে উমেশচন্দ্র দত্ত প্রকাশ করেন এবং তিনিই ইহার সম্পাদক ছিলেন। বাংলা ভাষায় মেরেদের জন্য ইহাই প্রথম কাগজ। কেশবচন্দ্রের নর্মাল স্কুলের উন্নতি ও সাফল্য দেখিয়া গভর্নমেন্ট ইহার জন্য বার্ষিক দুই হাজার টাকা মঞ্চুর করিয়াছিলেন। যতদ্রু জানা যায়, ‘বামা হিতৈষিণী সভা’-ই উনিশ শতকের বাংলার প্রথম মহিলা সমিতি। ব্রিটিশের একটি মহিলা সমিতি ও কেশবচন্দ্রের বিবিধ নারীকল্যাণ প্রচেষ্টার প্রভৃত অর্থ সাহায্য করিয়াছিলেন।

প্রসঙ্গত উল্লেখযোগ্য যে, “নারী শিক্ষা সম্বন্ধে কেশবচন্দ্রের কতক গুলি নিজস্ব ধারণা ছিল। নারীদিগকে হিন্দুকুষ্টির উপযোগী শিক্ষা দেওয়াই তিনি সন্দেশ মনে করিতেন। নারীগণ পাঞ্চাত্য সভ্যতার জান ও আলোক

পাইবে, অথচ পাশ্চাত্য কৃতিম সভ্যতার আদর্শে তাহাদের জীবন ও চৰিত্র গঠিত না হয়, এই ছিল তাহার অভিমত। নারীগণের পক্ষে বিশ্বিদ্যালয়ের প্রচলিত শিক্ষা তিনি উপযোগী মনে কৰিতেন না। নারী স্বত্বাবের অনুকূল গৃহশিল্প, ললিতকলা, কাব্যরচনা, প্রাথমিক বিজ্ঞান, স্বাস্থ্যবিজ্ঞান, গৃহকৰ্ম প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষাদানই তিনি একান্ত প্রয়োজনীয় বোধ কৰিতেন।”

১৮৭২।

কেশবচন্দ্ৰের কৰ্মজীবনে ইহা একটি বিশেষ স্মৰণীয় বৎসর।

আমরা দেখিয়াছি, কেশবচন্দ্ৰ ইতিপূৰ্বে কলুটোলা সাক্ষ স্কুল, ব্রাহ্ম স্কুল, কলিকাতা কলেজ প্রভৃতি কৱেকটি শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানের আয়োজন কৰিয়া-ছিলেন। নানা কারণে তাহার সে সব প্রয়াস স্থায়ী হইতে পারে নাই। এই বৎসর তিনি ভাৰত সংস্কাৰ সভাৰ উদ্যোগে যুৰকদেৱ উচ্চশিক্ষার জন্য ‘আলবাট কলেজ’ স্থাপন কৰিলেন। প্রসন্নতঃ উন্নেখযোগ্য যে, এই কলেজ প্রতিষ্ঠিত হইবাৰ চাৰি বৎসৰ পৰে সামাজিক ও সাংস্কৃতিক উন্নতিৰ উদ্দেশ্যে জনসাধাৰণেৰ মেলামেশাৰ জন্য এবং পারম্পৰিক আলোচনাৰ জন্য কেশবচন্দ্ৰ ‘আলবাট হল’ ও ‘আলবাট ইনষ্টিউট’ প্রতিষ্ঠিত কৰেন। এই হলে একটি সাধাৰণ লাইব্ৰেরি ও পাঠাগারও প্রতিষ্ঠিত হয়। তখন কলিকাতায় একমাত্ৰ টাউন হল ছিল, কিন্তু বাঙালিদেৱ নিজস্ব এমন একটি জায়গা ছিল না যেখানে প্ৰীতি সম্মেলন, বক্তৃতা ও আলোচনা, সৰ্বসাধাৰণেৰ সভা প্রভৃতি হইতে পারে। আলবাট হল স্থাপন কৰিয়া কেশবচন্দ্ৰ বাঙালিৰ এই অভাবটি দূৰ কৰিয়াছিলেন।

দেখিতে পাইতেছি, সমাজেৰ সৰ্বাঙ্গীন উন্নতিৰ কথাই কেশবচন্দ্ৰ চিন্তা কৰিতেন এবং ভাৰত সংস্কাৰ সভাৰ মাধ্যমে সাধ্যমত তাহাকে কৃপ দিবাৰ প্ৰয়াস পাইতেন। বস্তুতঃ উনবিংশ শতাব্দীৰ ভাৰতবৰ্ষে কেশবচন্দ্ৰ সেনই সৰ্বশ্ৰেষ্ঠ সমাজসংস্কাৰক। শশীপদ, বিবেকানন্দ প্ৰভৃতিদেৱ কাৰ্যক্ষেত্ৰে তিনিই তো প্ৰস্তুত কৰিয়া গিয়াছিলেন। প্ৰকৃত সমাজসংস্কাৰ বলিতে কি বুৰায়, সে বিবেয়ে ১৮৬২ খৃষ্টাব্দেই কেশবচন্দ্ৰেৰ মনে একটি সুস্পষ্ট ধাৰণা জন্মিয়াছিল। সেই সময়ে ভবানীপুৰ ব্ৰাহ্মসমাজে *Social Reformation in India* নামে তিনি বে বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহাতে তিনি সংস্কাৰ বলিতে moral,

social, educational ও domestic—এই চার প্রকার সংস্কারের কথাই বলিয়াছিলেন। সমাজ সংস্কার কথার কথা নয়—ইহা অতি কঠিন জিনিস। তাই তো কেশবচন্দ্র সমাজ সংস্কারের মূলনীতি নির্ধারণ করিয়া সেদিন বলিয়াছিলেনঃ—“Reformation signifies forming anew. Every reformer should therefore not only destroy absurd and corrupt institution, but build up positive institutions of undoubted usefulness and purity...The thorough reformation of native society is the object of the Brahmo Samaj. It proposes to give it a re-organisation upon the basis of pure faith, and adore it with useful institutions.” দশ বৎসর পূর্বে তিনি যাহা বলিয়াছেন, দেখিতে পাইয়াছি, কেশবচন্দ্র তাহাই অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়া ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি সেদিন এই ভাবেই সকলের সম্মুখে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন। Thoroughness—কেশব-প্রতিভার ইহাই ছিল অগ্রতম বৈশিষ্ট্য। কোনো চিন্তা, কোনো কাজই তিনি কখনো half-done বা অসম্পূর্ণভাবে করিতেন না। ন্তন যুগ আসিয়াছে, পুরাতন লইয়া থাকিলে আর চলিবে না, সমাজকে ভাঙ্গিতে হইবে, ভাঙ্গিয়া ন্তন করিয়া গড়িতে হইবে—এমনভাবেই কেশবচন্দ্র বাংলার সমাজ জীবনকে সেদিন সকল দিক দিয়া এক ন্তন গরিমা, এক ন্তন ব্যঙ্গন দিয়া গিয়াছেন। বাঙ্গালি যদি কেশবমনীয়ার এই দিকটি গভীরভাবে অনুশীলন করিত, তাহা হইলে সমাজসংস্কারক হিসাবে কেশবচন্দ্রের শ্রেষ্ঠত্ব কোথায়, তাহা সে বুবিতে পারিত।

॥ পনর ॥

শিক্ষা বিস্তারে, বিশেষ করিয়া স্তৰী-শিক্ষা বিস্তারে কেশবচন্দ্রের প্রয়াস বিশেষভাবেই স্মরণীয়। শিক্ষার ব্যাপারে তাহার মতন positive blue print আর কেহই দিতে পারেন নাই। এ-বিষয়ে তাহার চিন্তা-ভাবনার সম্যক পরিমাপ আজো হইয়াছে বলিয়া মনে হয় না। কেশবচন্দ্র ভারতে ও ইংলণ্ডে তাহার বিবিধ বক্তৃতা, নানা রচনা ও রাজপুরুষদের নিকট লিখিত একাধিক পত্রে বার বার জোর দিয়া বলিয়াছেন—দেশের প্রতিটি মাঝুম যাহাতে সুশিক্ষা লাভ করে এবং তাহার স্বয়েগ পায়, সে-বিষয়ে সরকারের অববহিত হওয়া কর্তব্য। এই 'স্বয়েগ' কথাটির উপর তিনি বিশেষ গুরুত্ব দিতেন। অভিজ্ঞাত বংশের সন্তান হইলেও কেশবচন্দ্র যেদিন হইতে তাহার দেশ এবং জাতির উন্নতিকল্পে স্বীয় জীবন উৎসর্গ করিয়াছিলেন, সেইদিন হইতে তিনি সমাজে শ্রেণী-বৈষম্য উঠাইয়া দিবার পক্ষপাতী ছিলেন। তাই তিনি বিশ্বাস করিতেন যে শিক্ষালাভ করিবার স্বয়েগ সমাজের মুষ্টিমেয় কিছু সংখ্যক অর্থবান ব্যক্তির মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকিলে চলিবে না ; প্রগতিশীল ও উন্নত জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে ধনীদরিজ, উচ্চনীচ নির্বিশেষে দেশের আপামর জনসাধারণকে শিক্ষিত করিয়া তুলিতে হইবে। তিনি মনে করিতেন যে কতিপয় বিত্তশালী বা তথাকথিত উচ্চশ্রেণীর মধ্যে বিদ্যাশিক্ষা সীমাবদ্ধ থাকিলে তাহা জড়িতভাবে মতো আরেকটি বর্ণ-বিভাগ স্থাপ করিবে। এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের *England's duty to India* বক্তৃতাটি বিশেষভাবে স্মরণীয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি বলিয়াছেন : "সকল শ্রেণীর লোকের মধ্যেই কি বিদ্যাশিক্ষা প্রসারিত হইয়াছে, না তাহার মন্দল-জ্যোতি কেবল উচ্চশ্রেণীর মুষ্টিমেয় ব্যক্তির মধ্যেই সীমাবদ্ধ হইয়া আছে ? ... বাংলা দেশে প্রতি ৩২৮ জন ব্যক্তির মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষা পাইতেছে। সারা ভারতে কোটি কোটি লোকের বিন্দুমাত্র অক্ষর পরিচয় নাই। এই অগন্তি শিক্ষাবক্ষিত জনসাধারণের কী ভবিষ্যৎ ? "

বলিয়াছি, মেঝেদের শিক্ষার ব্যাপারেই কেশবচন্দ্র সমধিক ঘন্টবান ছিলেন। দেশে যাহাতে সহুর স্তৰী-শিক্ষার প্রসার ঘটে তাহার জন্য তাঁহার উত্তমের অন্ত ছিল না। তিনি দৃঢ় বিশ্বাস করিতেন যে দেশে স্বৃহৎ সবল ও উচ্চমানসম্পন্ন জাতি গড়িয়া তুলিতে ইঁলো শিক্ষিতা নারী একান্ত অপরিহার্য। উপরি উক্ত বক্তৃতায় এই বিষয়ে কেশবচন্দ্রের উক্তি খুবই স্পষ্ট। শাসক সম্প্রদায়কে লঙ্ঘ্য করিয়া তিনি বলিতেছেন: “ইঁলঙ্গ যদি ভারতকে স্থুশিক্ষিত মাতা প্রদান না করে, যদি এ-দেশে স্ত্রীশিক্ষার স্ব্যবস্থা ইঁলঙ্গ না করিতে পারে, তাহা হইলে ভারতবর্ষ সম্পর্কে ইঁলঙ্গের দায়িত্ব পালনে ক্রটি থাকিয়া যাইবে।” এই ক্রটির পরিণাম যে ভয়াবহ, সে-কথাও তিনি বলিয়াছিলেন। কিন্তু কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির একটি বৈশিষ্ট্য এই ছিল যে, তিনি যাহা চিন্তা করিতেন, তাহা কার্যে পরিণত করিতে বিলম্ব করিতেন না। তিনি যাহা চিন্তা করিতেন, তাহা কার্যে পরিণত করিতে বিলম্ব করিতেন না। ভাবুকতা ও কর্মোচ্যমের এমন সম্মেলন আমরা একমাত্র তাঁহার মধ্যেই দেখিয়াছি। কর্মজীবনে অবতীর্ণ হইবার সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার প্রচেষ্টায় নানা ধরণের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান এই শহরে স্থাপিত হইয়াছিল। কিন্তু ভারত সংস্কার সভা স্থাপনের পর হইতেই এই বিষয়ে তাঁহার প্রয়াস বেন একটি concrete রূপ লইতে থাকে। এই সভার স্তৰীজাতির উন্নতি বিধানের জন্য বিভাগটির চার দফা কার্যসূচী নির্দিষ্ট হইয়াছিল, যথা: (১) বালিকা বিদ্যালয় স্থাপন; (২) অন্তঃপুরিকাদের জন্য পৃথক শিক্ষাব্যবস্থা; (৩) মেঝেদের পাঠের উপযোগী পুস্তক ও পত্রিকা প্রচার এবং (৪) মেঝেদের পরামর্শ গ্রহণ ও পারিতোষিক বিতরণ। কেশবচন্দ্র প্রতাপচন্দ্র ও উমেশচন্দ্রকে যথাক্রমে এই বিভাগের সভাপতি ও সম্পাদক নিযুক্ত করিয়াছিলেন। শ্রমজীবি ব্যক্তিদের ইঁরেজি ও বাংলা ভাষা শিক্ষা দেওয়ার জন্য তিনি ১৩০ মির্জাপুর স্ট্রাটে একটি বিদ্যালয় স্থাপন করিয়াছিলেন। মেঝেদের স্কুল স্থাপিত হইয়াছিল পটলডাঙ্গায় এবং মিস্পিগট এই বিদ্যালয়ের ভার গ্রহণ করিয়াছিলেন।

দেশে শিক্ষা-বিস্তারের বিষয়ে কেশবচন্দ্র যে কত আগ্রহীল ছিলেন তাঁহার পরিচয় মিলিবে ভারতের তদানীন্তন বড়লাট লর্ড নর্থকুককে লেখা পত্রগুলির মধ্যে। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ২১শে মে তাঁরিখের পত্রে দেখিতে পাই যে, দেশের জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষা-প্রসারের

ପ୍ରୋଜନୀୟତା ବର୍ଣନା କରିଯା ତିନି ସମ୍ବନ୍ଧ ବିବୟାଟିକେ ପ୍ରାଚିଟି ଭାଗେ ବିଭିନ୍ନ କରେନ ; ଯଥା : (୧) ସାଧାରଣ ଲୋକେର ଶିକ୍ଷା ; (୨) ଉଚ୍ଚଶ୍ରେଣୀର ଉନ୍ନତତର ଶିକ୍ଷା ; (୩) ନୀତି ଶିକ୍ଷା ; (୪) ଶିଳ୍ପ ଓ ପାରିଭାବିକ ଶିକ୍ଷା ; ଓ (୫) ସ୍ତ୍ରୀ-ଶିକ୍ଷା । ଏହି ବର୍ଷରୁ ୧୨୬ ଜୁଲାଇ ବଡ଼ଲାଟିକେ ଲେଖା ଅପର ଏକଟି ଚିଠିତେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଦେଶେ ଉଚ୍ଚଶିକ୍ଷା ବିସ୍ତାରେର ଜନ୍ମ ବୃତ୍ତି ସରକାର ଯେ ସବ ଭୁଲ, କଲେଜ, ବିଦ୍ୟାଲୟ ଇତ୍ୟାଦି ହାପନ କରିଯାଛେନ ତାହାତେ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରକାଶ କରେନ ( ତାହାର ଏହି ଆନନ୍ଦପ୍ରକାଶକେ ଅନେକେ ‘ରାଜଭକ୍ତି’ ବଲିଯା ଭୁଲ କରିଯାଛେନ ), କିନ୍ତୁ ଇହାଓ ବଲେନ ଯେ ବାବଦ୍ଧ ଆରୋ ବ୍ୟାପକ ହୋଇ ଦରକାର । ତିନି ଆରୋ ଲିଖିଲେନ : “ଅଞ୍ଜନତା, ଅକାଲ ମୃତ୍ୟୁ ଇତ୍ୟାଦି ହିତେ ଭାରତବାସୀକେ ବୀଚାଇତେ ହିଲେ ଶିକ୍ଷାର ପ୍ରସାର ବ୍ୟତୀତ ଆର କୋଣୋ ଉପାୟ ନାହିଁ ।” ୧୮୬ ଜୁଲାଇ ବଡ଼ଲାଟିକେ ଆବାର ଲିଖିଲେନ : “ଅନେକେର ଧାରଣା ଅଭିଜାତ ଶ୍ରେଣୀର ମଧ୍ୟେ ଗିଯା ପୌଛାଇବେ, କିନ୍ତୁ ଏହି ଧାରଣା ଯେ କତ ଭୁଲ ଓ ଅସାର ତାହା ବଲିବାର ନାହିଁ । ଶ୍ରେଣୀ-ଧର୍ମ ନିର୍ବିଶେଷେ ଦେଶେର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଲୋକେର ଜନ୍ମ ଶିକ୍ଷାର ବ୍ୟବଦ୍ଧ ସରକାରେର କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।” “କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ” — ଏମନ କଥା କୋଣୋ ରାଜଭକ୍ତେର କଲମ ହିତେ ବାହିର ହିତେ ପାରେ ନା । ୨୬ଶେ ଜୁଲାଇ ତାରିଖେ ଲେଖା ଏକଟି ପତ୍ରେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଅଭିଯୋଗ କରିଲେନ : “କେବଳ ଏକଦଳ ଧନାଟ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରକୃତ ଉଚ୍ଚ ଶିକ୍ଷାର ହୃଦୟଗ୍ରହଣ ପାଇ ଅଥଚ ଦରିଦ୍ର ଜନସାଧାରଣେର ଉପର ଶିକ୍ଷା-ସମ୍ପର୍କେ କର ( tax ) ବସାନ ହୋଇ ।” ୧୬୬ ଆଗଷ୍ଟ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଆର ଏକଥାନି ଚିଠିତେ ସାଧାରଣ ଲୋକଦେର ମଧ୍ୟେ ଶିକ୍ଷା ବିସ୍ତାର କରିଲେ କି କି ବିଶେଷ କଲ୍ୟାଣ ସାଧିତ ହିବେ ସେ ବିଷୟେ ବିସ୍ତାରିତ ଆଲୋଚନା କରିଲେନ । ଦେଖା ଯାଏ, ଚିନ୍ତାଶକ୍ତିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଜନ୍ମ ଏହି ଚିଠିତେ ତିନି ବିଜାନ ଶିକ୍ଷାଦାନେର କଥାଓ ବଲିଲେନ । ୧୬୬ ଆଗଷ୍ଟ ତାରିଖେର ଲେଖା ତାହାର ସର୍ବଶେଷ ଚିଠିତେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଭାରତବାସୀର ଧର୍ମ-ସଂକ୍ରାନ୍ତ ବ୍ୟାପାରେ ହସ୍ତକ୍ଷେପ ନା କରିଯାଓ ଧର୍ମଗୁଲକ ନୀତି-ଶିକ୍ଷାଦାନେର (moral education) ପ୍ରୋଜନୀୟତା ପ୍ରତିପାଦନ କରିଲେନ । ଏହି ଭାବେହି କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ତାହାର ଜୀବନେର ଶେଷ ଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେଶେ ଶିକ୍ଷା-ବିସ୍ତାରେର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଭାବିଯାଛେନ ଓ କଠୋର ପରିଶ୍ରମ କରିଯାଛେନ । ଶୁଦ୍ଧ ମୁଣ୍ଡମେସ ଧନାଟ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ନାହିଁ, ସ୍ତ୍ରୀ-ପ୍ରକୃତ ନିର୍ବିଶେଷେ ଜନସାଧାରଣ ଶିକ୍ଷିତ ହିଯା ଉଠୁକ — ବିଶେଷ କରିଯା

শিক্ষালাভের স্বয়েগ লাভ করক—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের অন্তরের ইচ্ছা । এই প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্র অক্লান্ত পরিশ্রম করিয়া শিক্ষাপ্রসারের উদ্দেশ্যে দেশের সন্দতিপন্ন ব্যক্তিদের নিকট হইতে প্রচুর অর্থ সংগ্রহও করিতেন । পরবর্তীকালে তাঁহার এই দৃষ্টান্তের অনুসরণ করিয়া শ্র আশুতোষ মুখোপাধ্যায় উচ্চশিক্ষা বিস্তারের ক্ষেত্রে প্রভৃত সাফল্যলাভ করিয়াছিলেন ।

কেশবচন্দ্রকে দাহারা কেবলমাত্র ভাবসর্বস্ব বা ইমোশনাল মাহুষ বলিয়া থাকেন, শুধু শিক্ষা-বিস্তারের ক্ষেত্রে তাঁহার বাস্তবতাবোধের পরিচয় লইতে তাঁহাদিগকে একবার অনুরোধ করিব । তাঁহার সমগ্র জীবনের বহুমুখী সংস্কার প্রয়াসের মধ্যে, বিশেষভাবে শিক্ষার ক্ষেত্রে, কেশবচন্দ্রের দুরদৃষ্টি এবং উত্তমের কথা স্মরণ করিয়া আমরা যেন কিঞ্চিৎ ফুতজ্জতা প্রকাশ করি ।

মহর্ষির নিকট হইতে বিছিন্ন হইবার পর একে একে ছয় বৎসর অতিক্রান্ত হইয়া গেল । দেবেন্দ্রনাথ দূর হইতেই তাঁহার পুত্রাধিক ব্রহ্মানন্দের অন্তু কার্যকলাপ নিরীক্ষণ করিতেছিলেন । কেশবচন্দ্র নৃতন সমাজ স্থাপন করিয়াছেন, নৃতন মন্দির গড়িয়াছেন, সারা ভারতবর্ষে ব্রাহ্মসমাজকে স্বপরিচিত করিয়া তুলিয়াছেন, বিরাট একটি প্রচারকমণ্ডলী গঠন করিয়া প্রচারব্রতকে জীবন্ত ও ব্যাপক করিয়া তুলিয়াছেন, ব্রাহ্মিকাসভা স্থাপন করিয়া নারীদের নব জীবনচেতনায় উদ্বৃদ্ধ করিয়াছেন, ইংলণ্ডে গিয়াছেন, সেখানে গিয়া ব্রাহ্মসমাজের ও ভারতের দাবীকে বলিষ্ঠ কর্তৃ প্রচার করিয়াছেন, প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য মিলনের ক্ষেত্রে প্রস্তুত করিয়াছেন, তারপর করিয়াছেন, প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য মিলনের ক্ষেত্রে প্রস্তুত করিয়াছেন, তারপর করিয়া আসিয়া যুগপৎ বহুমুখী সমাজসংস্কার প্রবর্তন করিয়া বাংলা ভারতে ফিরিয়া আসিয়া যুগপৎ বহুমুখী সমাজসংস্কার প্রবর্তন করিয়া বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনে নৃতন এক তরঙ্গ তুলিয়াছেন, ‘ইশ্বর্যান মিরার’কে দৈনিকে পরিণত করিয়াছেন, এক পয়সা মূল্যের ‘স্বলভ সমাচার’ প্রকাশ করিয়া সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নৃতন দিক্ নির্দেশ করিয়াছেন—ছয় বৎসরের মধ্যে একা কেশবচন্দ্র এতগুলি কাজ করিয়াছেন । এইসব দেখিয়া শুনিয়া মহর্ষি যে গৌরব বোধ করিতেন, ইহা আমরা সহজেই অভ্যন্ত করিতে পারি ।

তুইজনেই বহুকাল কলিকাতায় ছিলেন না । তারপর মহর্ষি কলিকাতায়

ফিরিলেন। কেশবচন্দ্র একদিন কয়েকটি দ্রব্য উপহার লইয়া তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন। বছদিন পরে পিতা-পুত্রে এই সাক্ষাৎ—আজ দুইজনের মধ্যে কোনো উত্তেজনা নাই, এক স্নিগ্ধ শান্তির পরিবেশে উভয়ে উভয়ের সঙ্গে মিলিত হইলেন। এই সাক্ষাৎকারের পর মহর্ষি দুইবার ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মান্দিরে আসিলেন এবং উপাসকমণ্ডলীর সহিত নিম্নীলিতন্ত্রে উপাসনা করিলেন। আচার্য কেশবচন্দ্র উপরে বসিয়া বক্তৃতা ও গ্রার্থনা করিতেছেন, আর প্রধান আচার্য দেবেন্দ্রনাথ পাশে দাঢ়াইয়া তাহা শুনিতেছেন। সে অপরপ দৃশ্য দেখিয়া উপস্থিত সকলে মুঝ হইল। এই সময়ে আদি সমাজ ও ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ—এই দুই সমাজের মধ্যে সত্ত্ব হাপনের প্রয়াস হইয়াছিল। এই উপলক্ষে দেবেন্দ্রনাথের নির্দেশে কেশবচন্দ্র একটি সন্ধিপত্র রচনা করেন। এই পত্রের শেবভাগে কেশবচন্দ্র লিখিলেন : “আদি ব্রাহ্মসমাজ যথাসাধ্য হিন্দুজাতির সহিত যোগ রাখিয়া পুরাতন প্রণালীতে ব্রহ্মোপাসনা প্রচার করিতেছেন, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল জাতির মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার এবং যাবতীয় সামাজিক কার্যে ব্রাহ্মধর্মের মতান্তরে অঞ্চল করিতে যত্নবান হইয়াছেন ; প্রত্যক্ষে আপন স্বাতন্ত্র্য ও স্বাধীনতা রক্ষা করিয়া পরম্পরের সহিত যোগ দিবেন।” সন্ধিপত্রই রচনা হইল, কিন্তু শেষ পর্যন্ত ইহাতে কোনো কাজ হইল না। ব্রাহ্মসমাজে সেই দলাদলিই রহিয়া গেল। মিলনের চেষ্টা ব্যর্থ হইল, দেখিয়া কেশবচন্দ্র স্বত্বাবতঃই ফুর্ক হইলেন। কেশবচন্দ্রের সহিত মহর্ষি মিলিতে পারিলেন না এবং ইহা না পারিবার মূলে ছিল দেবেন্দ্রনাথের শ্রীষ্ট-বিভীষিকা। কেশবচন্দ্রের মতন দেবেন্দ্রনাথ শ্রীষ্ট বা শ্রীষ্টধর্মের মর্মজ্ঞ ছিলেন না—রামমোহনের উত্তর-সাধক হিসাবে দেবেন্দ্রনাথের ধর্মজীবনের ইহাই ছিল একটি বড়ো রকমের ঝটি। কেশবচন্দ্রের মনীষা বিশ্বের সকল ধর্মকেই সত্য বলিয়া মানিতে পারিত—দেবেন্দ্রনাথ এতখানি অগ্রসর হইতে পারেন নাই। এই প্রসঙ্গে মহর্ষি-পুত্র সত্যেন্দ্রনাথ তাঁহার পিতৃদেবের আত্মজীবনীর ইংরেজি অনুবাদের ভূমিকায় যথার্থই লিখিয়াছেন, “My father drew back in alarm. There were other differences between the two. My father was intensely national in his religious ideal, whereas Keshub’s

outlook was *more cosmopolitan*.” কেশবচন্দ্রের ধর্ম মিলন এবং সামঞ্জস্যের ধর্ম—রামমোহনের উদার বিশ্বজনীন আদর্শের ইহাই ছিল স্বাভাবিক পরিণতি। মিলিতে না পারিলেও, কেশবের প্রশংসা কীর্তনে সহর্ষি কোনোদিনই কুট্টি ছিলেন না। তাই দেখিতে পাই, ৪১তম মাঘোৎসবে ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মন্দিরে দেবেন্দ্রনাথ স্বরং আসিয়া বলিয়া গেলেন, “ধৃত কেশবচন্দ্রকে যে তিনি এই ব্রহ্মন্দির সংস্থাপন করিয়া ব্রহ্মের আরাধনার জন্য আমাদের সকলকে এখনে অবকাশ দিয়াছেন।...পৃথিবীময় ব্রাহ্মধর্ম বোঝণা করিবার জন্য তাহার ব্রত। যেমন উৎসাহ, তেমনি উচ্চম, যাহা তিনি কল্যাণ মনে করেন, তাহাই অরুষ্টানে পরিণত করেন।”

ভারত সংস্কার সভার আর একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। এই সময়ে “বেহালা এবং পার্শ্ববর্তী পল্লীসমূহ জররোগে আক্রান্ত হইয়া পড়ে। গভর্নেন্ট জররোগাক্রান্ত ব্যক্তিগণের সহায়তাবিষয়ে নিতান্ত উদাসীন প্রকাশ করেন। ভারত সংস্কার সভা এ সময়ে উদাসীন থাকিতে পারিলেন না। এই সভার পক্ষ হইতে শ্রীযুক্ত বিজয়কুমার গোস্বামী, শ্রীযুক্ত কাস্তিচন্দ্র মিত্র, ডাক্তার শ্রীযুক্ত গোপালচন্দ্র বসু এবং ডাক্তার শ্রীযুক্ত দুকড়ি বোৰ সপ্তাহে দুইদিন বেহালায় গমন করিতেন। তিনি দিনের উপরূপ ওবধ পথ্যাদি সঙ্গে লইয়া তাহারা যাইতেন। এই দুইদিন তাহাদিগকে প্রায় সমুদ্র দিন উপবাসী থাকিয়া রোগীদিগকে ওবধপথ্য বিতরণ করিতে হইত।” এমনিভাবেই সেদিন সেবার প্রেরণা কেশবচন্দ্র জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র এই সময়ে শুধু যে বাহিরের বিবিধ কাজ লইয়া থাকিতেন, তাহা নহে; সমাজের আধ্যাত্মিক বিষয়েও তাহার সমান সজাগ দৃষ্টি ছিল দেখিতে পাই। ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের বিভিন্ন শাখা—ব্রাহ্মবন্ধু সভা, ব্রাহ্মিকা সভা, ব্রহ্মবিদ্যালয়—প্রত্যেকটিতে নৃতন উচ্চম দেখা দিল, প্রত্যেকটি বিভাগের কার্যে নৃতন উৎসাহের সঞ্চার হইল। একাঁ কেশবচন্দ্র এই সময়ে যেন শতহস্তে কার্য করিতে লাগিলেন, কিন্তু এত কার্যের ব্যস্ততার মধ্যেও তাহার জীবনে দিন দিন গভীর ঘোগের অভুদয় হইল। সে কথা পরে বলিতেছি।

কেশবচন্দ্রের আর একটি কর্মকীর্তির কথা এইখানে উল্লেখ করিব। ইহা তাঁহার ‘ভারতাশ্রম’। ১৮৭২ শ্রীষ্টাব্দের ফেব্রুয়ারি মাসে ইহা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র ব্যক্তিগত ও পারিবারিক জীবনে ধর্মের প্রতিষ্ঠা এবং ব্রাহ্মধর্মের তত্ত্ব ও আদর্শ দেশময় প্রচারের জগ্তই এই আশ্রমটি স্থাপন করেন, কারণ তিনি জানিতেন যে “বিশুদ্ধ ধর্মত সকল মানবপরিবারে প্রতিষ্ঠিত না হইলে, কেহ তাহা বুঝিতে পারে না।” ইহাকেই তিনি বলিয়াছেন ‘Spiritual Commonwealth’ বা ‘পরিবার সাধন’ অথবা মণ্ডলীবন্দ সাধন। আইডিয়ার দিক দিয়া ইহা সত্যই অভিনব। এই প্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেন : “কেশববাবু ইংলণ্ডে ইংরাজের গৃহকর্ম দেখিয়া চমৎকৃত হইয়া আসিয়াছিলেন। সর্বদা বলিতেন, middle class English Home-এর ত্বায় Institution পৃথিবীতে নাই। তাঁহার মনে হইল কতকগুলি ব্রাহ্মপরিবারকে একত্র রাখিয়া কিছু দিন সময়ে আহার, সময়ে বিশ্রাম, সময়ে কাজ, সময়ে উপাসনা, এইরূপ নিয়মাধীন রাখিয়া শৃঙ্খলামত কাজ করিতে আবস্থ করিলে তাহারা সেই ভাব লইয়া গিয়া চারিদিকের ব্রাহ্মপরিবারে ব্যাপ্ত করিতে পারে। এই ভাব লইয়া তিনি ভারতাশ্রম স্থাপন করিলেন। তাঁহার অনুগত প্রচারকগণ সর্বাগ্রে গেলেন। তৎপরে আমরাও অনেকগুলি পরিবার বাহির হইতে গেলাম। আমরা কেশববাবুর মনের ভাবটা কাজে করিয়া দেখিতে কৃতসংকল্প হইলাম।” কেশবচন্দ্র সমাজের সভ্য ও উপাসকমণ্ডলীদের মধ্যে একতা ও প্রেমের ভাব বর্ধিত করিতে ব্যগ্র ছিলেন ; ইহাদের সকলকেই তিনি এক আধ্যাত্মিক ও ধর্ম পরিবারের লোক বলিয়া মনে করিতেন। এই প্রসঙ্গে বাজনারায়ণ বস্তু লিখিয়াছেন : “কেশববাবুর আহ্বানে আমরা অনেকে সপরিবারে ভারত আশ্রমে গিয়া বাস করিয়া-ছিলাম। সেখানে একত্র উপাসনা, একত্র আহার, সময়ে পার্ট, সময়ে কার্য প্রত্যতির ব্যবস্থা হইয়াছিল।” শুধু তাহাই নয়। বিজয়কুমার, শিবনাথ, নগেন্দ্রনাথ প্রত্যতি যাহারা তখন এখানে বাস করিতেন তাঁহাদের প্রত্যেকের মধ্যে কেশবচন্দ্র ধর্মোৎসাহের সঞ্চার করিয়াছিলেন এবং তাঁহারা প্রমত্ত উদ্ধমে ভারতময় ব্রাহ্মধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন।

কলিকাতা হইতে সাত মাইল দূরে বেলঘরিয়ার এক প্রশস্ত বাগান বাড়িতে এই আশ্রমটি স্থাপিত হইয়াছিল। এইখানে পঁচিশটি ব্রাহ্মপরিবার একত্রে বাস করিতেন; কেশবচন্দ্রও তাঁহাদের পৈতৃকভবন পরিত্যাগ করিয়া সপরিবারে এখানে কিছুদিন বাস করিয়াছিলেন। সকলেই কেশবচন্দ্রের বিমল সহবাসে থাকিবার স্বয়েগ পাইলেন; সকলেই নিজ নিজ ব্যয়ের অংশ দিয়া একান্তভুক্ত পরিবারের হায় থাকিতেন। প্রাতে ও সন্ধ্যায় এক সঙ্গে উপাসনা চলিত। সকলেই কেশবচন্দ্রের পরামর্শ ও সত্ত্বপদেশ পাইতেন। কেশবচন্দ্রের পত্নী জগন্মোহিনীকে ইংরেজি শিখাইবার ভার ছিল পাইতেন। কেশবচন্দ্রের পত্নী জগন্মোহিনীকে ইংরেজি শিখাইবার ভার ছিল পাইতেন। জগন্মোহিনী দেবীর প্রকৃতির স্বরূপতা অতি সুন্দরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে। আর অপরাটি কেশবচন্দ্রের আনন্দসংযম শক্তির অঙ্গুত নির্দশন। ভারতাশ্রম চার-পাঁচবৎসর সংগীরবে চলিয়াছিল এবং পরে উহাকে কেন্দ্র করিয়া যে বিতর্ক ও গৃহবিবাদের স্থচনা হইয়াছিল, তাহা একদিকে যেমন কেশবচন্দ্রের সুনামকে স্পর্শ করিয়াছিল, তেমনি উহা ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্যেও বিচ্ছেদ আনিয়া দিয়াছিল; এই বিচ্ছেদের পথেই আসিয়াছিল সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ। মোট কথা, ভারতাশ্রম কেশবচন্দ্রের একটি ব্যর্থ প্রয়াস বলিয়াই স্বীকৃত হইবে। বাংলার মাটিতে বিলাতি আদর্শের Home টিকিল না। প্রেমসুন্দর বস্তু এই প্রসঙ্গে তাই লিখিয়াছেন: "Keshav's idea of the happy family was hardly realised" এবং ইহা না হইবার মূলে বিবাদের মধ্যে বিবাদ আর প্রচারকগণের মধ্যে মতান্বেক্য। এই ছিল ব্রাহ্মদের মধ্যে বিবাদ আর প্রচারকগণের মধ্যে মতান্বেক্য। এই বিবাদ ও মতান্বেক্য বহুদ্র পর্যন্ত গড়াইয়াছিল এবং কেশবচন্দ্রকে ইহার জন্ম ঘটে মূল্যও সেদিন দিতে হইয়াছিল। সে অগ্রীতিকর কাহিনীর সবিস্তার কেশবচন্দ্রের মত ও কার্যের সমালোচনা করিতে থাকেন এবং নিয়মতত্ত্বের প্রশ্ন তুলিয়া তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করেন। এই তুলনা কেশবচন্দ্র সম্পর্কে একেবারেই চলিতে পারে না। যিনি ব্রাহ্মপ্রতিনিধিসভা স্থাপন করিয়া আদি সমাজ হইতে পৃথক হইলেন,

সেই কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করা অন্তর্য এবং অসন্দত ।

এইবার ব্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের কথা ।

নবজাগরণের তরঙ্গশীর্ষে ভারতবর্ষে তখন শুধু একটি মাঝুষ, একটি প্রতিভা, আর একটি ব্যক্তিত্ব । সমগ্র ভারতবাসীর সশ্রদ্ধ দৃষ্টি তখন তাঁহারই দিকে নিবন্ধ বলিলেই হয় । তিনি কেশবচন্দ্র সেন । সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা ও উচ্চমের পরিপূর্ণ পরিচয় এই ব্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের মধ্যেই আমরা পাই । আধুনিক ভারতবর্ষের প্রথম সমাজসংস্কারক রামমোহন, দ্বিতীয় বিদ্যাসাগর । ইহাদের পরই কেশবচন্দ্র । বহু শতাব্দী ধরিয়া ভারতের মেয়েদের কথা কেহ চিন্তা করে নাই । অঙ্ককারের পাতাল গহ্বরে কয়েক শতাব্দী ধরিয়াই যেন জাতির নারীদের মহিমা ও অস্তিত্ব বিলীন হইয়া গিয়াছিল । তাহার সত্ত্ব ছিল পুরুষের পদদলিত । কেহ তাহার উদ্বারের কথা চিন্তা করিল না । তারপর কালচক্রের আবর্তনে, ইতিহাসের অমোদ বিধানে মুঘলবৃগের একদিন অবসান হইল । ভারতে ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির রাজত্ব এবং শতাব্দীকালের মধ্যেই সেই রাজত্বের অবসানে ব্রিটিশ গভর্নমেন্টের নিরস্তুশ শাসন প্রতিষ্ঠিত হইল । অষ্টাদশ শতকেও ভারতের তথা বাংলার নারীর দুর্ভাগ্যের কথা কেহ চিন্তা করিল না । শান্তীয় বিধিনিবেধ আর সামাজিক অনুশাসনের পাষাণভাবের তলায় তাঁহার স্বাতন্ত্র্য শতভাবে লাহিত হইতে লাগিল । তারপর উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয় দশকে আসিলেন রামমোহন—ভারতের স্বীজাতির প্রথম বন্ধু রামমোহন । বর্বর সতীদাহ প্রথাৰ বিরুদ্ধে আন্দোলন করিয়া তিনি ভারতে নারীজাতির মুক্তিৰ পথ প্রথম প্রশস্ত করিলেন । ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দে সতীদাহ নিবারণ আইন পাশ হইল ।\* ইহার সাতাশ বৎসর পরে সমাজসংস্কারের ক্ষেত্রে আসিলেন বিদ্যাসাগর । তাঁহার বিধবাবিবাহ আন্দোলন উনিশ শতকের বাংলা তথা ভারতের সমাজ-জীবনের মূল ধরিয়া নাড়া দিয়াছিল । ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে বিধবা বিবাহ

\* লেখকের 'রামমোহন' গ্রন্থ দ্রষ্টব্য ।

আইন পাশ হইল।\* বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনের উপর এই হইটি সংস্কারের প্রতিক্রিয়া স্বীকৃতপ্রসারী হইয়াছিল। বিধবাবিবাহ আইন যখন পাশ হয় তখন কেশবচন্দ্রের বয়স মাত্র আঠার বৎসর; কিন্তু তাবিলে আশ্চর্য হইতে হয় যে, সেই বয়সেই তিনি বিদ্যাসাগরের ভাবিলে আশ্চর্য হইতে হয় যে, সেই বয়সেই তিনি বিদ্যাসাগরের এই সমাজসংস্কারের গুরুত্ব উপলক্ষি করিতে পারিয়াছিলেন। ইহার তিনি বছর পরে তিনি তাহার সঙ্গীদের লইয়া 'বিধবাবিবাহ' নাটক অভিনয় করেন। কেশবচন্দ্র তখন আঙ্গসমাজের তরুণ নেতা। এই নাটকখানির অভিনয়ে আঙ্গসমাজে খুব কাজ হইয়াছিল এবং হিন্দুসমাজে যাহাতে বিধবাবিবাহ ব্যাপকভাবে প্রচলিত হয়, সে বিষয়ে সাহায্য ও চেষ্টা করা আঙ্গসামাজের একটি বিশেষ কার্য বলিয়া তখন গৃহীত হইয়াছিল। সতীদাহ নিবারণ আইনের অপরিহার্য উপসংহার হিসাবেই কালক্রমে বিধবাবিবাহ আইন আসিয়াছিল। কিন্তু আর একটি সামাজিক আইন যে এই একই স্বত্ত্বে আসিতে পারে, ইহা প্রথম উপলক্ষি করিলেন কেশবচন্দ্র সেন। বিদ্যাসাগরের সমাজসংস্কারের ঘোল বৎসর পরে আসিল আঙ্গ বিবাহ বিধি আন্দোলন এবং এই অব্যৌগ্য আন্দোলনের নেতা ছিলেন সেদিন কেশবচন্দ্র। আন্দোলন এবং এই অব্যৌগ্য আন্দোলনের নেতা ছিলেন সেদিন কেশবচন্দ্র। আঙ্গসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; তাই বিশ্বাস আমরা একটু সবিস্তারেই আলোচনা করিব।

তাই বিষয়টি আমরা একটু সাবত্তাবেই আলোচনা করি।  
ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইবার বৎসরেই ইহার প্রথম  
অধিবেশনে ব্রাহ্মবিবাহের প্রশ্নটি আবার নৃতন করিয়া উঠিল। তখনে  
ব্রাহ্মসমাজে সামাজিক ক্রিয়াকর্মে হিন্দু ব্যবহার অনেকটা মানিয়া চলা  
হইত। পরে শ্রাবক, জাতকর্ম, উপনয়ন, বিবাহ প্রভৃতি বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ  
একটি অর্ঘষ্টান পদ্ধতি রচনা করেন। ব্রাহ্মসমাজে যখন জাতিভেদ নাই,  
তখন প্রশ্ন উঠিল—হিন্দু বিবাহ সম্বন্ধে যে সকল রাজনিরম প্রচলিত  
আছে, তাহা ব্রাহ্মবিবাহে বর্তিতে পারে কি না? ইহা আলোচনা  
করিবার জন্য সাতজনকে লইয়া প্রথমে একটি কমিটি গঠিত হয়।  
( অক্টোবর, ১৮৬৭ ) দেবেন্দ্রনাথ, কেশবচন্দ, ব্রজমুন্দর মিত্র, দুর্গামোহন  
দাস প্রভৃতি এই কমিটিতে ছিলেন। ব্রাহ্ম বিবাহ কি?—এই প্রশ্নটি

\* লেখকের 'বিহাসাগর' গ্রন্থ দ্রষ্টব্য।

প্রথমে আনন্দমোহন বস্তু তুলিয়াছিলেন। এখানে উল্লেখ্য যে ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দে তদনীন্তন এ্যাডভোকেট জেনারেলের নিকটে ব্রাহ্মবিবাহ রাজবিধি সন্দৰ্ভে কি না, এই সম্বন্ধে কয়েকটি প্রশ্ন ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে করা হইয়াছিল। উভরে তিনি বলিয়াছিলেন : “ব্রাহ্মসমাজের শাস্ত্র যে কোন ধর্মসমাজের বিবাহ প্রচলিত হিন্দু ব্যবস্থা অনুসারে সম্পূর্ণ হয় নাই, অথচ তৎসম্বন্ধে কোনো বিশেষ আইন তৈরি হয় নাই, সে বিবাহ আমার মতে অসিদ্ধ। স্বতরাং ইহাই স্থির হইতেছে যে, আইনের বর্তমান অবস্থায়, একপ বিবাহে বরকথা বক্ত নহেন। স্বামী যদি পঞ্জীকে পরিত্যাগ করেন, তাহা হইলে পঞ্জী আইনের আশ্রয় লইতে পারেন না ; এ বিবাহে যে সন্তান উৎপন্ন হইবে, তাহারা আইনের চক্ষে সিদ্ধ নহে এবং দায় প্রাপ্ত হইতে পারে না।” (ইঙ্গিয়ান মিরার, ১৫ই আগস্ট, ১৮৬৬)

স্বতরাং অবস্থাটা এই দাড়াইল যে, রাজবিধি না থাকাতে আইনের চক্ষে ব্রাহ্মবিবাহ অসিদ্ধ। তখন ব্রাহ্মবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জন্য সরকারের নিকট আবেদন করা বিধেয় কি না, ইহা বিবেচনা করিবার জন্য ১৮৬৮ খ্রীষ্টাব্দের ৫ই জুলাই, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের একটি অধিবেশন বসিল। এই অধিবেশনের সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। উপরে যে কমিটির উল্লেখ করা হইল তাহার সাতজন সভ্যের মধ্যে চারজন সদস্য এই বিষয়ে তাঁহাদের মত জানাইয়াছিলেন ; চারজনের মধ্যে দুইজন বলিলেন, ব্রাহ্মবিবাহ হিন্দুশাস্ত্রমত বিধিসিদ্ধ নয় ; একজন বলিলেন, ব্রাহ্মবিবাহকে আইনতঃ সিদ্ধ করা প্রয়োজন আর তৃতীয় ব্যক্তি বলিলেন, ব্রাহ্মবিবাহ শাস্ত্রসিদ্ধ বটে, কিন্তু এ বিষয়ে আইন খুব স্পষ্ট নয়। তখন কেশবচন্দ্র সেই সভায় সমগ্র বিষয়টি পর্যালোচনা করিয়া তিনটি প্রশ্ন তুলিলেন : (১) ব্রাহ্মবিবাহ কি ? (২) প্রচলিত হিন্দুশাস্ত্র মতে ব্রাহ্মবিবাহ সিদ্ধ কি না ? (৩) যদি সিদ্ধ না হয়, ব্রাহ্মবিবাহ আইনতঃ সিদ্ধ করিবার জন্য কি উপায় অবলম্বন করা উচিত ? প্রথম প্রশ্নের উভরে তিনি বলিলেন—“ব্রাহ্মধর্মে যাহারা বিশ্বাস করেন, তাঁহারা এক সত্য ঝিখরের অচনাপূর্বক অপৌতুলিক পক্ষতিতে যে বিবাহ করেন— তাঁহাই ব্রাহ্মবিবাহ। দ্বিতীয় প্রশ্নের উভরে বলিলেন, “যখন হিন্দুশাস্ত্রসিদ্ধ

কোনগ্রাহ বিবাহের অহস্তি অঙ্গ ব্রাহ্মবিবাহে গ্রহণ করা যাইতে পারে না, তখন ব্রাহ্মবিবাহ কি প্রকারে হিন্দুবিবাহক্রমে সিদ্ধ হইবে ?” তৃতীয় প্রশ্ন সম্বন্ধে তিনি বলিলেন, “‘ব্রাহ্মবিবাহ বিধিসিদ্ধ করিবার জন্য সরকারের নিকট আবেদন করা উচিত।’”

আনন্দমোহন বসু কেশবচন্দ্ৰের উক্তি সমর্থন করিলেন এবং এই বিষয়ে “গৰ্ভৰ্মেটের নিকটে আবেদন করা যে একান্ত প্রয়োজন, তাহা বিশেষক্রমে প্রতিপাদন করিলেন।” সেদিনকার এই সভায় উপস্থিত ব্যক্তি বর্গের মধ্যে ছিলেন, কেশবচন্দ্ৰ, প্রতাপচন্দ্ৰ, নবগোপাল মিত্র, আনন্দমোহন, কালীমোহন দাস, চুর্ণমোহন দাস প্রভৃতি। সভায় স্থির হইল যে, “ব্রাহ্মবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জন্য গৰ্ভৰ্মেটের নিকটে আবেদন করা আবশ্যক।”

ভাৰতবৰ্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে এই আবেদন লইয়া কেশবচন্দ্ৰই নিজে সিমলায় গিয়াছিলেন (১৮৬৮, সেপ্টেম্বৰ)। তখন ভাৰত গৰ্ভৰ্মেটের আইন সচিব শ্বার হেনরি মেইনের সহিত তাঁহার ব্রাহ্মবিবাহ বিধি সম্পর্কে আলোচনা হইয়াছিল। তিনি আইনের প্রয়োজনীয়তা স্বীকার কৰিয়াছিলেন। ব্রাহ্মদের মতন প্রগতিশীল সমাজে বিবাহের অধিকার স্বীকৃত হওয়া যে খুবই যুক্তিসংগত দাবী, ইহাও শ্বার হেনরি কথাবার্তা প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্ৰকে বলিয়াছিলেন। কিন্তু সেই সময় তিনি আরো একটি কথা বলিয়াছিলেন; সেটি এই: “It would be difficult for legal purposes to define a Brahmo, and if no definition was given, there might shortly be petitions for relief by persons who were in the same legal position as the present applicants,” এবং এই কাৰণ দৰ্শাইয়াই তখন বিলের যে খসড়া তৈরি হইয়াছিল উহাতে ‘ব্রাহ্ম’ কথাটিকে মুখ্য স্থান দেওয়া হয় নাই—ইহা অনেকটা সিভিল ম্যারেজ বিলের অহুক্রমই ছিল, যাহাতে ঐ আইনের সুযোগ ভাৰতবৰ্ষের আঁচ্ছান ও মুসলমান সম্পদায় ব্যতীত আৱ সকলেই গ্রহণ কৰিতে পাৰিত। সেই সময়ে ব্রাহ্ম ম্যারেজ বিলটি বিশেষভাৱে আলোচনা কৰিবার জন্য একটি সিলেক্ট কমিটিতে প্ৰেৰিত হইয়াছিল।

ব্রাহ্মবিবাহ আন্দোলনের উত্তোল পর্ব এই পর্যন্তই ।

তারপর ইংলণ্ড হইতে ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মবিবাহ বিধি বিধিবন্দ করিবার জন্য বিশেষভাবে সচেষ্ট হইলেন ; তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিত্য তিনি ইহাতে প্রয়োগ করিলেন । সেই সময়ে ব্রাহ্মসমাজ তাঁহার বিরুদ্ধে দাঁড়াইলেন, আর আদি ব্রাহ্মসমাজ মানেই তো দেবেন্দ্রনাথ, সুতরাং ব্রাহ্মবিবাহ আইন পাশ করাইতে কেশবচন্দ্রকে যে অক্লান্ত পরিশ্রম করিতে হইয়াছিল, তাহা সহজেই অনুমেয় । ১৮৭১ খ্রীষ্টাব্দে বিলের বিরুদ্ধে আন্দোলন তীব্র হইল । আদি সমাজ হইতে বিলের বিরোধিতা করিয়া বড়লাটের নিকট একটি আবেদন প্রেরিত হইল । সেই আবেদনে বলা হইল যে, এই বিবাহবিধি ব্রাহ্মসমাজের জন্য হইতেছে, অথচ অধিকাংশ ব্রাহ্ম ইহা চাহেন না ; সেই সঙ্গে ইহাও বলা হইল যে, “কেশবচন্দ্র সেন সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধি নহেন ।” মিরাবৈ এই আবেদনের প্রতিবাদ করিলেন কেশবচন্দ্র । সেই প্রতিবাদে তিনি বলিলেন, অধিকাংশ ব্রাহ্ম আইন চাহেন না, ইহা সত্য নহে । কেন না, তেতান্নিশটি ব্রাহ্মসমাজ আইনের স্বপক্ষে স্বাক্ষর দিয়াছেন । আন্দোলন ভারতবর্ষের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকিল না, লঙ্ঘনের ‘টাইমস’ পত্রিকাতেও এই আইনের সমর্থনে প্রবন্ধ প্রকাশিত হইয়াছিল ।

বাল্যবিবাহের দেশ ভারতবর্ষে ছেলে-মেয়েদের বিবাহের কোনো নির্দিষ্ট বয়স ছিল না । উনবিংশ শতাব্দীর সপ্তদশকে কেশবচন্দ্র বিষয়টি গভীরভাবে চিন্তা করিয়া দেখিলেন । সমাজকে নৃতন করিয়া গঢ়িতে হইলে, পুরাতন বহু প্রথার সংস্কার প্রয়োজন । মেয়েদের বিবাহের বয়স ঠিক কি হওয়া উচিত, তাহা নির্ধারণ করিবার জন্য তিনি প্রসিদ্ধ চিকিৎসকগণের অভিমত সংগ্রহ করিয়াছিলেন । মহেন্দ্রলাল সরকার, ডাঃ আত্মারাম পাণ্ডুরং, ডাঃ চালস, ডাঃ শ্বিধ, ডাঃ নবীনকুমার বসু, ডাঃ এ. ভি. হোয়াইট প্রমুখ তৎকালীন বিশিষ্ট দেশী ও বিদেশী চিকিৎসকগণের কেহই অব্যুক্ত বয়স সহকে একমত হইতে পারেন নাই । বিবাহের সর্বনিম্ন বয়স এগার আর সর্বোচ্চ বয়স কুড়ি হওয়া উচিত—এই অভিমত তাঁহারা প্রকাশ করিয়াছিলেন । কেশবচন্দ্র এইখানেই ক্ষান্ত হন নাই ; তিনি প্রসিদ্ধ

পণ্ডিতগণের মতও সংগ্রহ করিলেন। ব্রাহ্মবিবাহ হিন্দুশাস্ত্রমতে বিধিবদ্ধ, আদি ব্রাহ্মসমাজের এই ঘূর্ণি অনেকের মধ্যে ভাস্ত ধারণার স্থষ্টি করিতেছে দেখিয়াই তিনি পণ্ডিতগণের মত চাহিয়াছিলেন। ১৮৭১ খ্রীষ্টাব্দে ১০ই আগস্ট ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে তিনি ব্রজনাথ বিদ্যারঞ্জ, হরিদাস শিরোমণি, পুরুষোত্তম শায়রঞ্জ, শিবনাথ বিদ্যাবাচপ্তি প্রমুখ বাংলার তৎকালীন প্রসিদ্ধ পণ্ডিতদের নিকট পত্র পাঠাইলেন। ঐ পত্রে লেখা হইয়াছিল—“আপনারাই এই গুরুতর বিবয়ে যথার্থ মীমাংসা করিবার উপযুক্ত, এবং আপনাদের শাস্ত্রালুমোদিত বিধান অবশ্যই সর্বসাধারণের নিকট স্বীকৃত ও সমাদৃত হইবে।” তাহারা বলিলেন, হিন্দুশাস্ত্রমতে ব্রাহ্মবিবাহ অসিদ্ধ। কলিকাতায় বিদ্যাসাগর, তারানাথ তর্কবাচপ্তি, মহেশচন্দ্র শায়রঞ্জ প্রমুখ পণ্ডিতগণও ঐ প্রকার মত প্রকাশ করেন। কাশীর ব্যোপদেব শাস্ত্রী, রাজারাম শাস্ত্রী প্রভৃতি প্রসিদ্ধ উচ্চলিঙ্গজন পণ্ডিত ব্রাহ্মদিগের বিবাহ অবৈদিক বলিয়া অভিমত প্রকাশ করেন। কাশীর পণ্ডিতদের মত সংগ্রহ করিবার জন্য আদি সমাজের পক্ষ হইতে আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাচীশ স্বয়ং দেখানে গিয়াছিলেন। তিনি নাকি কৌশল করিয়া তাহাদের অভুক্তে মত সংগ্রহ করিয়া আনিয়াছিলেন। তখন ধর্মতর, মিরার ও সোমপ্রকাশের স্তন্ত্রে এই লইয়া প্রবল বাদ-প্রতিবাদের বড় বহিরায়। বোম্বাইয়ের ‘ইন্দুপ্রকাশ’ কাগজে পর্যন্ত এই বিবয়ে চিঠি প্রকাশিত হইয়াছিল। এইসব তর্ক-বিতর্ক, বাদ-প্রতিবাদের পৌত্রিকতা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, তখন তাহাদের পক্ষে হিন্দু বিবাহ পদ্ধতি-মানিয়া লওয়া অসম্ভব।

১৮৭১, ৩০ সেপ্টেম্বর। শনিবার।

স্থান—টাউন হল। সময়—বৈকাল চারটা।

ব্রাহ্মবিবাহ আন্দোলন সম্পর্কে ইহাই প্রথম জনসভা এবং ব্রাহ্মবিবাহ বিল সম্পর্কে জনসত সংগ্রহ করিবার জন্য ইহাই প্রথম প্রকাশ প্রয়াস।

টাউনহলের ইতিহাসে এই তারিখটি বিশেষভাবে স্বর্গীয় ; স্বর্গীয় এই কারণে যে, এইদিন কেশবচন্দ্র এইখানে যে বক্তৃতাটি দিয়াছিলেন ভারতবর্ষের সমাজজীবনে তাহার প্রতিক্রিয়া স্মৃতিপ্রসারী হইয়াছিল। ইহার ফলে যে আইন পাশ হইয়াছিল ( Special Marriage Act III of 1872 ), আধুনিক ভারতবর্ষের উহাই ছিল প্রকৃত সমাজসংস্কার। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের তিন আইনের পূর্বে যদিও পাশ্চার্ব বিবাহ আইন, দি লেক্স লোসি আইন, ( Lex Loci Act ), দি নেটিভ কনভার্টস্ ম্যারেজ ডিসলিউসন আইন, সতীদাহ নিবারণ আইন ও বিধবা বিবাহ আইন—এই কয়েকটি আইন পাশ হইয়াছিল, কিন্তু এই কয়েকটি আইনই ছিল সম্প্রদায় বিশেষের প্রতি প্রযোজ্য। বাস্ত ম্যারেজ বিল এই আইনগুলি হইতে স্বতন্ত্র, কারণ ইহা সাম্প্রদায়িক ভিত্তিতে রচিত হয় নাই, জাতীয় ভিত্তিতেই রচিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র তাই এই দিনের বক্তৃতায় ইহাকে জাতীয় বিবাহ সংস্কার বা *National Marriage Reform* বলিয়া উল্লেখ করিয়াছিলেন।

টাউন হলের এই স্বর্গীয় সভার সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। এই সভায় প্রায় আটশত ব্যক্তি উপস্থিত ছিলেন, কিছু সংখ্যক ইউরোপীয় ব্যক্তিও ছিলেন। উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে ছিলেন ড্রাই. সি. ব্যানার্জি, রামতন্তু লাহিড়ী, সুরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, নরেন্দ্রনাথ সেন, ডাঃ গোপালচন্দ্র রায়, নবগোপাল মিত্র, রেভারেণ্ড ডাঃ মিচেল প্রভৃতি। সভার প্রারম্ভে নরেন্দ্রনাথ সেন, ‘ভারতে বিবাহ আইন’ (*The Marriage Law in India*) সম্পর্কে যে সুচিস্তিত বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহা এদেশের সমাজসংস্কারের ইতিহাসে চিরস্মরণীয় হইয়া আছে। বিবাহের প্রশ্নাটি সম্পর্কে আইনগত এবং রাজনৈতিক ও সামাজিক—যতগুলি দিক থাকিতে পারে, তিনি তাহার সব দিকই আলোচনা করিয়াছিলেন। এই বক্তৃতা শুনিয়া সভার পরবর্তী বক্তা হিসাবে সুরেন্দ্রনাথ সেদিন বলিয়াছিলেন : “It has seldom been my lot to listen to such an exhaustive statement.” সকলের বলা শেষ হইলে পরে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করেন। সেই বক্তৃতায় তিনি বলিলেন : “In waging open war with the opponents of the Brahmo

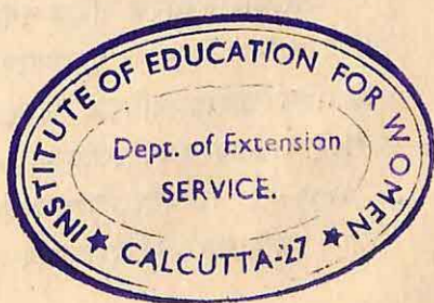
Mariage Bill, I do honestly believe that I have been for some time engaged in a crusade against untruth, impurity and superstition, and all manner of injuries and frightful social customs which have committed frightful havoc for centuries in this country...The Brahmo Marriage Bill contemplates a more radical and more comprehensive reformation than it is possible for the present generation of educated natives to imagine or conceive. It seems to overthrow caste and not mere idolatory, It contemplates inter-marriage between the Sikhs and the Bengalees, the inhabitants of Bombay and Madras, between the Tamil and the Telegu races in Southern India and the people of the North Western Provinces, The Bill contemplates *a union and fusion* of the many discordant and social elements which lie scattered in the amplitude of the Indian continent.”

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতারই পাট্টা জবাব হিসাবে ১৩নং কর্ণওয়ালিস স্ট্রিটে ট্রেনিং একাডেমির হলে দেবেন্দ্রনাথের সভাপতিত্বে আর একটি অবরীয় বক্তৃতা হইয়াছিল। বক্তা ছিলেন রাজনারায়ণ বসু; বক্তৃতা বিষয়—‘হিন্দুধর্মের শ্রেষ্ঠতা’। নবগোপাল মিত্রের জাতীয় সভা ঐ বক্তৃতা দেওয়াইবার জন্য প্রধান উদ্ঘোষণী ছিল। ব্রাহ্মবিবাহ আইনের আন্দোলন লইয়া আদি ও ভারতবর্ষীয় সমাজের মধ্যে যে বিবাদ চলিতেছিল, রাজনারায়ণ বসুর পাণ্ডিত্যপূর্ণ এই বক্তৃতা সেই বিবাদের প্রতিক্রিয়া রাজনারায়ণ বসুর পাণ্ডিত্যপূর্ণ এই বক্তৃতা সেই বিবাদের প্রতিক্রিয়া মাত্র ছিল। কিন্তু সরকারকে এক প্রবল সমস্তার সম্মুখীন হইতে মাত্র ছিল। ব্রাহ্মসমাজের এক অংশ বিলের বিরোধিতা করিতেছে, হইয়াছিল। ব্রাহ্মসমাজের এক অংশ বিলের বিরোধিতা করিতেছে, এই অবস্থায় নামের পরিবর্তন সাধন ভিন্ন অপর অংশ আইন দাবী করিতেছে, এই অবস্থায় নামের পরিবর্তন সাধন ভিন্ন কি করিয়া বিল পাশ হইতে পারে? ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র এই বক্তৃতায় বলিয়াছেন যে নাম পরিবর্তনে তাহার কিছুমাত্র আপত্তি নাই।” It is not the designation we care for, we want the substance, we wish

that early marriage, polygamy and bigamy should be suppressed among us, and also idolatory and caste. If a comprehensive marriage law be given to all India, we shall have no reasons to complain.'—ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রকৃত লক্ষ্য ছিল ; সমগ্র ভারতবর্ষের জন্যই তিনি একটি ব্যাপক বিবাহবিধি ( comprehensive marriage law ) চাহিয়াছিলেন। কতখানি দ্বৰ্দ্ধসম্পন্ন সমাজসংস্কারক হইলে একজনের পক্ষে এই কথা চিন্তা করা সম্ভব, তাহা আজ বেথ হয় আমরা বুঝিতে পারিয়াছি।

২১ শে ডিসেম্বর সিলেষ্ট কমিটি কাউন্সিলে তাঁহাদের অভিযন্ত পাঠাইয়া দিলেন। কমিটির মন্তব্যে বিবাহের ব্যবস নির্ধারিত হইল পাত্রের পক্ষে আঠার আর পাত্রীর পক্ষে চৌদ্দ। বিরোধিদল অর্থাৎ আদি সমাজের ব্রাহ্মণগণ এই সময় তাঁহাদিগকে 'হিন্দু ব্রাহ্ম' বা 'ব্রাহ্ম হিন্দু' বলিয়া পরিচয় দিয়া ছিলেন এবং তাঁহারা হিন্দুসমাজের মধ্যেই রহিয়াছেন এমন কথাও বলিয়া-ছিলেন ; অগ্নিকে কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে বলা হইল যে, তাঁহারা হিন্দু নহেন, মুসলমান নহেন, পাশ্চী নহেন—তাঁহারা ভারতীয়। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ১৬ই জানুয়ারি বিলটি আইনে পরিণত হইবার কথা ছিল, কিন্তু সেদিন ব্যবস্থাপক সভার সভ্য মি: ইংলিসের প্রতিরোধে উহা হইতে পারিল না এবং তারপর বড়লাট লর্ড মেও'র আকস্মিক শোকাবহ মৃত্যুর ফলে উহা কিছুকালের জন্য স্থগিত থাকে। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, বিল পাশ হইবার ঠিক পাঁচ দিন পূর্বে কেশবচন্দ্র সমাজবিজ্ঞান সভার বার্ষিক অধিবেশনে *Reconstruction of Native Society* শীর্ষক একটি বক্তৃতা করেন। তাঁহার সংস্কারক-জীবনের ইহাই শেষ প্রসিদ্ধ বক্তৃতা। ১৯শে মার্চ বিলটি আবার ব্যবস্থাপক সভায় উঠিল এবং চার ঘণ্টা তর্ক-বিতর্কের পর বিলটি আইনে পরিণত হয়। বিলের পাঁচালিপিতে যে নাম ছিল, তাহার পরিবর্তে বিলের মূল কাঠামো প্রায় বজায় রাখিয়াই উহা '১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের তিন আইনের বিশেষ বিবাহ বিধি' ( Special Marriage Act III of 1872 ), এই নামে আইনে পরিণত হইয়াছিল। চার বৎসরের অক্সান্ত পরিশ্রম ও

চিন্তা আজ সার্থক হইল—“বিবাহবিধি বিধিবন্দ হইল, কেশবচন্দ্র ও তাঁহার বন্ধুদের আনন্দের পরিসীমা নাই।” এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্র যথার্থ লিখিয়াছেন যে, “the passing of the marriage Bill was the greatest triumph of Keshab's career as a reformer—” এবং এই আইনের ফলেই যে উত্তরকালে ভারতবর্ষে সমাজবিপ্লবের ক্ষেত্র প্রশংস্ত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহই নাই। আধুনিক ভারতবর্ষের ইতিহাসে সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্র তাই চিরকাল বাঁচিয়া থাকিবেন।



## ॥ ঘোল ॥

১৮৭২ শ্রীষ্টাব্দ বাংলার তথা ভারতবর্ষের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি সক্রিক্ষণ। এই যুগসন্ধিকণেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম এই নৃতন বিবাহবিধি আর বক্ষিমচন্দ্রের ‘বদ্ধদর্শন’। সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা যেমন ভারতবাসীকে বিস্মিত করিল, সমগ্র ভারতবর্ষের হিন্দুজাতি শুনিল কেশবচন্দ্র নির্ভৌক কর্তৃ বলিতেছেন — ‘আমি হিন্দু নই, আমার একটি মাত্র পরিচয়ই আছে, আমি ভারতবাসী’, তেমনি বক্ষিমচন্দ্রের প্রতিভা ‘বদ্ধদর্শন’কে আশ্রয় করিয়া আর এক আকারে দেখা দিল—ক্ষণে-বেছাম-মিলের ভাবধারার সহিত বক্ষিমচন্দ্র নব্য হিন্দুর্ধর্মের, নব্য বাঙালিয়ানার পরিবেশন করিতে লাগিলেন। একা কেশবচন্দ্র ‘আমি হিন্দু নই’—ইহা বলাতে গোটা ব্রাহ্মসমাজই যেন সেদিন হিন্দুসমাজের অবজ্ঞার তলে পড়িয়া গেল। বাংলার নবজাগরণের শ্রোত ১৮৭২ শ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত একই খাতে বহিয়াছে, কিন্ত এই দুইটি ঘটনার পর হইতেই আমরা দেখিতে পাই যে, সেই শ্রোত দুইটি স্বতন্ত্র ধারায় ইতিহাসের পথ কাটিয়া চলিল। “ব্রাহ্মসংস্কার যুগের অন্তে প্রতিক্রিয়ামূলক এক সময় যুগের আরম্ভ হইতে দেখা গেল।” রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজের ভিতর দিয়া স্বাধীন চিন্তার যে আদর্শ বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণকে সেদিন বেগবান করিয়া তুলিয়াছিল, যে সর্বভারতীয় জাতীয়তার উদ্বোধন করিয়া দিয়াছিল, বক্ষিমচন্দ্রের প্রবল ইসলাম-বিরোধী মনোভাব ও সক্ষীর্ণ বাঙালি-বানা এবং তাহার সহিত পণ্ডিত শশধর তর্কচূড়ামণি ও পরিবাজক কৃষ্ণপ্রসন্ন সেনের প্রচলিত হিন্দুর্ধর্মের পুনরুত্থানের প্রয়াস মিলিত হইয়া যে অবস্থার ঘট্ট করিয়াছিল তাহার পরিণাম যে শুভ হয় নাই, বর্তমানের ইতিহাস কি তাহারই সাক্ষ্য বহন করিতেছে না?

১৮৭২ এর পর হইতেই যুগ-বিশ্বী কেশবচন্দ্রের খোলস হইতে বাহির হইয়া আসিলেন নববিধানচার্য কেশবচন্দ্র। গৈরিকবন্দু পরিহিত

মুণ্ডিত-মন্তক কেশবচন্দ্র। বুদ্ধিজীবি বাংলালি সে কেশবচন্দ্রকে গ্রহণ করিতে পারে নাই। তাই ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের পর হইতে বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বঙ্গিমচন্দ্র-রামকুমারের যুগ অনিবার্যভাবেই আসিয়া গিয়াছিল। আর রাজনীতিতে আরম্ভ হইল সুরেন্দ্রনাথ-আনন্দমোহনের যুগ। কিন্তু তাই বলিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের বাকী এগার বৎসরের কাহিনী আমাদের জাতীয় জাগরণের পক্ষে কম মূল্যবান নহে। এই এগার বৎসর কালের মধ্যে তাঁহার জীবনের প্রধান ঘটনাগুলি আমরা অতঃপর স্মর্তাকারে বলিয়া যাইব।

১৮৭২। এপ্রিল মাস। ভারত সংস্কার সভার পক্ষ হইতে বাল্যবিবাহ নিবারণ ও সমাজের পতিতা স্ত্রীলোকদিগের উকাবের চেষ্টা হয়। সভার পাঞ্চাব-শাখা এই বৎসরের এই সময়েই স্থাপিত হয়। ‘ক্যালকাটা স্কুল ফর বয়েজ’-এর পরিচালনা ভারত কেশবচন্দ্র গ্রহণ করেন ও উহা ভারত-সংস্কার সভার সহিত সংযুক্ত হয় এবং কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ ভাতা কৃষ্ণ-বিহারী সেনের অধীনে স্কুলটির উন্নতি হইতে থাকে। এই বৎসরের মে মাস হইতে আগষ্ট মাসের মাঝামাঝি সময় পর্যন্ত কেশবচন্দ্র বড়লাট নর্থকুককে শিক্ষাসম্পর্কে নয়খানি খোলা চিঠি লিখিলেন, পূর্ব অধ্যায়ে আমরা ইহার উল্লেখ করিয়াছি। চিঠিগুলি তাঁহার ‘ইণ্ডিয়ান মিরার’ কাগজে ‘ভারতবন্ধু’ বা *Indo philus*—এই ছদ্মনামে প্রকাশিত হইয়াছিল। আধুনিক ভারতবর্দ্ধে শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলি গুরুত্বপূর্ণ দলিল হিসাবে স্বীকৃত হইবার দাবী রাখে। ৮ই আগস্টের পত্রে তিনি ভারতে বিটিশ গভর্ণমেন্টের প্রচলিত শিক্ষানীতির সমালোচনা করিয়া লিখিয়াছিলেনঃ *It is as much the duty of the State to extend education amongst the mass of the people as to improve the quality of the instruction at present imparted to the upper classes. The present system of education in India is defective, incomplete, and in some respects ineffectual and even hurtful. There must be something radically wrong in our system of education when the mind under its influence gathers largely but loses readily, and is*

difficient in sustaining cultures.” লক্ষ্য করিলে দেখা যাইবে যে, শিক্ষা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের এই উক্তি আজো তাহার মূল্য হারায় নাই এবং তাহার এই মন্তব্য বর্তমান ভারতের শিক্ষানীতি সম্পর্কেও তুল্যভাবে প্রযোজ্য। ইহা হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র শুধু সামাজিক উন্নতির কথাই চিন্তা করেন নাই, ভারতের সর্বান্দীন উন্নতির কথাই তিনি আজীবন চিন্তা করিয়াছেন। সাধারণ শিক্ষা ভিন্ন, এদেশে বিজ্ঞান অভ্যন্তরিণও যে নিতান্ত আবশ্যক তাহাও তিনি বলিয়াছেন। বঙ্গীয় সমাজ-বিজ্ঞান সভার সহিত তাহার যেমন ঘনিষ্ঠ সংযোগ ছিল, তেমনি ডাঃ মহেন্দ্রলাল সরকারের ভারতবর্ষীয় বিজ্ঞান সভার ( ১৮৭৬ খ্রীঃ ) তিনি ছিলেন অন্ততম অধ্যক্ষ।

প্রচারক সভা সংস্থাপন কেশবচন্দ্রের এই সময়কার আর একটি মহৎ প্রয়াস। নির্মিতভাবে ও পরিপূর্ণ শৃঙ্খলার সহিত যাহাতে সমাজের প্রচার কার্য নির্বাহ হইতে পারে, সেই উদ্দেশ্য লইয়াই এই সভা স্থাপিত হইয়াছিল। অক্লান্ত পরিশ্রমের ফলে এই বৎসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র অস্ত্র হইয়া পড়িলেন এবং “প্রচার ও শ্রীরামের আহ্ব্য উভয় উদ্দেশ্যে তিনি সপরিবারে কলিকাতা হইতে উত্তর-পশ্চিম প্রদেশে গমন করেন” এবং ডিসেম্বরের তৃতীয় সপ্তাহেই তিনি কলিকাতায় ফিরিয়া আসিলেন।

১৮৭৩।

আর্যসমাজের প্রতিষ্ঠাতা দয়ানন্দ সরস্বতীর সহিত কেশবচন্দ্রের মিলন, এই বৎসরের একটি গ্রন্থ ঘটনা। সমসাময়িক ভারতবর্ষের ইতিহাসে দয়ানন্দের সংক্ষার-উত্থান বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। দয়ানন্দ কলিকাতায় আসিয়া যতীজ্ঞমোহন ঠাকুরের বাগানবাড়িতে বাস করেন। কেশবচন্দ্র সেইখানেই তাহার সহিত মিলিত হইয়াছিলেন। “কেশবচন্দ্রের সাক্ষাৎ-কারের পর তিনি তাহার বাটিতে আগমন করেন এবং তাহাকে উপলক্ষ করিয়া গৃহে সভা হয়। পোতলিকতা, অবৈতবাদ, বর্তমান প্রণালীর জাতিভেদ, বাল্যবিবাহ ইত্যাদির বিরুদ্ধে তিনি অনেক কথা বলেন। “দয়ানন্দের উন্নত ধর্মজীবন ও তীক্ষ্ণ মনীষায় কেশবচন্দ্র মুক্ত হইয়াছিলেন এবং এই সময়ে স্বামীজীর সহিত তাহার প্রণয় হয়, তাহা শেষ পর্যন্ত অক্ষম ছিল।”

এই বৎসরের এপ্রিল মাসে টাউন হলে ভারত সংস্কার সভায় দ্বিতীয় সাম্বৎসরিক উৎসব হইল। লর্ড বিশপ এই সভায় সভাপতির কার্য করেন এবং উপস্থিতি ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ছিলেন রেভারেণ্ড কে. এম. ব্যানার্জি, শিবচন্দ্র দেব, প্রেমচান্দ বড়াল, সর্দার দম্বাল সিংহ, মৌলবি আবদুল লতিফ খাঁ, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, অধ্যাপক লেখচৰ্জিপ্রতি প্রতুতি। শিক্ষা এবং স্ত্রীজাতির উন্নতির কথাই এই সভায় বিশেষভাবে আলোচিত হইয়াছিল। এই বৎসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আবার দুইমাসের জন্য প্রচার কার্যে বহির্গত হন; সঙ্গে ছিলেন বিজয়কুমাৰ গোস্বামী, ব্রেলোক্যনাথ সান্তাল, মহেন্দ্রনাথ বসু ও দীননাথ মজুমদার। সেই যে আট বৎসর পূর্বে নাজনারায়ণ বসুকে এক পত্রে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছিলেন, “মনে করিয়াছি, জীবনের অবশিষ্ট দিনগুলি কেবল প্রচারকার্যে নিয়োগ করিব”—দেখা যায় তাহা তাঁহার কথার কথা ছিল না, ইহা তিনি অক্ষরে অক্ষরেই পালন করিয়া গিয়াছেন। ব্রাহ্মসমাজের সর্বজনমাত্র রাজনারায়ণ বসুর সহিত কেশবচন্দ্রের কৌ গ্রীতির সম্পর্ক ছিল, তাহা আমরা ইহাদের দুইজনের চিঠিপত্রে অতি স্বন্দরক্ষণে প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র তাঁহার প্রতি পত্রেই রাজনারায়ণকে ‘আমার প্রিয় ব্রহ্মপুরায়ণ দাদা’ বলিয়া সম্মোধন করিতেন। ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি, যাহার সহিত একবার যে সম্পর্ক গড়িয়া উঠিয়াছে, শত বিরোধের মধ্যেও আজীবন তিনি সেই সম্পর্ক রক্ষা করিয়াছেন। কেশব-চরিত্রের ইহাও একটি আশ্চর্য মহত্ত্ব।

১৮৭৫।

এই বৎসর আদি সমাজের সহিত মিলনের আর একটি প্রয়াস হয় এবং ২১শে জানুয়ারি দেবেন্দ্রনাথের ভবনে দুই সমাজের এই ‘রি-ইউনিয়ন’ অত্যন্ত হৃতাপূর্ণ পরিবেশের মধ্যেই হইয়াছিল। ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের একটি দলের মধ্যে কিছুকাল যাবৎ যে কেশব-বিরোধী ভাব দেখা গিয়াছিল এবং যাহা ক্রমশঃই বৃদ্ধি পাইতেছিল, তাহা লক্ষ্য করিয়াই কেশবচন্দ্র এই দিন সক্ষ্যাবেলায় তাঁহার কলুটোলার ভবনে প্রচারকদিগের এক সম্মেলনে একটি মর্মস্পর্শী ভাবণ দিলেন। ভারতাঞ্চমের প্লানিল জের তথনো চলিতেছে; প্রচারকগণের জীবনের গতি ফিরাইবার জন্য এবং তাঁহাদের

মধ্যে শান্তি ও প্রীতির পবিত্র ভাব জাগাইয়া তুলিবার জন্য তাঁহার এই প্রয়াস লক্ষ্য করিবার বিষয়। কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের টাউন হলের বক্তৃতাটি অত্যন্ত বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। বক্তৃতার বিষয় ছিলঃ *Behold the Light of Heaven in India* এবং এই বক্তৃতার শেষভাগে তিনি “ব্রাহ্মসমাজের উপর অত্যাচারের কথা উল্লেখ করিয়া বলিলেন যে, সময়ে সময়ে আমার মন্ত্রকে অনেক জন্য অপবাদ আসিয়া নিপত্তি হইয়াছে, অনেক জাগৰণ চরিত্রে পর্যন্ত কলঙ্কারোপ করিয়াছে; কিন্তু তাহাতে আমি ভীত নহি।...আমাকে যে যাহা বলিতে চায়, বলুক; কিন্তু ঈশ্বর যে আলোক প্রেরণ করিয়াছেন, তাহা নির্বাণ করিবে কাহার সাধ্য? আমি যে সাধু সকল সাধনের জন্য আদিষ্ট হইয়াছি তাহা হইতে কেহই আমাকে প্রতিনিবৃত্ত করিতে পারিবে না। আমি অগ্রসর হইব। বীরস্বের সহিত অগ্রসর হইব।” এই বক্তৃতাতেই কেশবচন্দ্র সর্বপ্রথম প্রকাশে নববিধানের উল্লেখ করিলেন। ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দে ‘প্রেমের ধর্ম’ বক্তৃতায় যে ভাবটি তাঁহার চিন্তায় প্রথম ধরা পড়িয়াছিল, আজ পনর বৎসর পরে তাঁহাই কেশবচন্দ্রের চিন্তায় একটি পরিগত রূপ পাইতে চলিয়াছে দেখা যায়। শুনিতে পাই কেশবচন্দ্রের ‘নববিধান দুর্বোধ্য’; কিন্তু তাঁহার এই কথাগুলির মধ্যে তো অস্পষ্টতার লেশমাত্র দেখিতে পাই নাঃ “What I accept as the New Dispensation in India neither shuts out God's light from the rest of the world, nor does it run counter to any of those marvellous dispensations of His mercy which were made in ancient times...A new dispensation, therefore, has been sent unto us which presents to us not indeed a new and singular creed but a new development of by-gone dispensations.”

নববিধান সম্পর্কে প্রসন্নতঃ কিছু আলোচনা করিব।

ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের একটিমাত্র পরিচয় আছে—তিনি নববিধানাচার্য—একটি নৃতন বিধানের উদ্বাগাতা। ব্রাহ্মসমাজের যখন পঞ্চাশ বৎসরকাল পূর্ব

হইল তখন ইতিহাসের এক শুভক্ষণে কেশবচন্দ্র এই নববিধান ঘোষণা করেন। সকল ধর্মকে এক করা, মানবসভ্যতার সুন্দীর্ঘকালের ইতিহাসে এত বড়ো সত্য ইতিপূর্বে আর কাহারো চিন্তায় ধরা দেয় নাই, আর কেহ এমন আশ্চর্য পরীক্ষায় প্রবৃত্ত হন নাই। রামমোহন তুলনামূলক ধর্মালোচনার স্থচনা করিয়া-ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহা তো পৃথিবীর মাত্র তিনটি প্রধান ধর্মকে অবলম্বন করিয়া। বিশ্বের যাবতীয় ধর্মের অথবা ধর্মতের তুলনা ভিন্ন একটি common measure নির্ণয় করা সুকঠিন। বস্তুতঃ সকল ধর্মকে এক করিতে না পারিলে, বহুস্থকে একত্রে পরিণত করিতে না পারিলে তুলনা নিষ্ফল। পরিণত জীবনে কেশবচন্দ্র যখন এই সত্যটি উপলক্ষ্মি করিলেন তখন তিনি বলিলেনঃ “জগৎকে এমন কিছু দেখাইতে হইবে যাহা বেদ বেদান্ত বাইবেল কোরাণ প্রভৃতির মধ্যে পাওয়া যাইবে না।” এই তিনি প্রথম ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি নির্ণয় করিয়া বলিলেনঃ “যদি অন্ত্য ধর্ম যাহা দিয়াছে, তুমি আবার তাহাই দিতে আসিয়া থাক, তবে, হে ব্রাহ্মসমাজ, তোমার পৃথিবীতে না আসাই ভাল ছিল। যদি তোমার নিজের কিছু দিবার না থাকে, যদি তুমি পুনরুক্তি করিতে আসিয়া থাক, তবে তুমি চলিয়া যাও, পৃথিবীতে তোমার কোন প্রয়োজন নাই।” এই কথা একমাত্র কেশবচন্দ্রের পক্ষেই বলা সম্ভব ছিল, রামমোহন বা দেবেন্দ্রনাথের পক্ষে নয়। নৃতন হইতে নৃতনতর জীবনলাভ—ইহাই তো নববিধানের মূল স্তুতি।

১৮৮০। ২৫শে জানুয়ারি। ব্রহ্মন্দিরের বেদী হইতে আচার্য কেশবচন্দ্র নববিধান ঘোষণা করিলেন। একটি স্থন্দর ক্লপকের আশ্রয়ে তিনি এই আশ্চর্য বার্তা পৃথিবীতে ঘোষণা করিয়াছিলেন। তিনি নববিধানকে একটি নবশিশুর জন্মের সহিত তুলনা করিয়া বলিলেনঃ “পৃথিবী, শোনো, পঞ্চাশ বৎসর ব্রাহ্ম-সমাজ গর্ভে ধর্মের শিশু গঠিত হইতেছিল, বহুকালের প্রসবযন্ত্রণার পর এক সর্বাঙ্গ স্থন্দর শিশু জন্মগ্রহণ করিয়াছে। সেই শিশুর ভিতরে যোগ, ধ্যান, বৈরাগ্য, প্রেম, ভক্তি সমুদয় গুণ সম্পূর্ণ হইয়াছে। সেই শিশুর অন্তরে বেদ বেদান্ত পুরাণ তত্ত্ব বাইবেল কোরাণ সমুদায় রহিয়াছে। পৃথিবীতে যত ভাবের অবতার হইয়াছে, শিশু সকলকে আপনার ভিতরে এক করিয়া লইয়াছেন। নববিধান শিশু সংসারে স্বর্গ দেখাইবার অন্ত জন্মিয়াছেন।” কী অপূর্ব এবং কী স্থন্দর

এই ঘোষণা ! সত্যই ইতিহাস সেদিন প্রসব্যথায় কাঁদিয়াছিল । মানব-সভ্যতার ক্রমোন্নতিৰ বিচিত্ৰ ধাৰা ধাহারা গভীৰভাবে অহসরণ কৰিয়াছেন এবং সেই ধাৰাপথে ধাহারা পৃথিবীৰ বিভিন্ন দেশে এক-একটি মহৎ ভাবেৰ, মহৎ চিন্তাৰ অভ্যন্তৰে ইতিহাস পাঠ কৰিয়াছেন, তাহারাই বুৰুবেন উনিশ শতকেৰ অষ্টম দশকেৰ সেই সময়টি সকল দিক দিয়াই একটি নৃতন চিন্তাৰ অভ্যন্তৰে পক্ষে উপযুক্ত ছিল ।

কেশবচন্দ্ৰেৰ অধ্যাত্ম জীবনেৰ ক্রমবিকাশেৰ ইতিহাস ধাহারা গভীৰভাবে অহুশীলন কৰিয়াছেন তাহারাই ইহা দেখিতে পাইয়াছেন যে, তাহার ধৰ্মমত তাহার ধৰ্মজীবনেৰ আৱস্থ হইতেই বিৰতনেৰ দিকে ধাপে ধাপে অগ্রসৱ হইতেছিল । কেহ যেন না মনে কৱেন নববিধান কেশবচন্দ্ৰেৰ একদিনেৰ বা এক মুহূৰ্তেৰ চিন্তাৰ ফল । তাহার আধ্যাত্মিক জীবনেৰ প্রতি একবাৰ সঞ্চন্দ ও সামুহৱাগ দৃষ্টি নিক্ষেপ কৱন দেখিতে পাইবেন এক সম্পূৰ্ণ বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে—বৰ্জন ও অৰ্জনেৰ দ্বাৰা, subtraction ও addition দ্বাৰা তিনি আধ্যাত্মিক চিন্তাৰ শিখৰে উঠিয়াছিলেন । বাহিৰে যখন তিনি নানাবিধ কৰ্মেৰ প্ৰবাহ হষ্টি কৰিয়া চলিয়াছিলেন, সেই একই সময়ে সকলেৰ অলক্ষ্যে আপনাৰ মনে সংঘোগ বিৱোগেৰ প্ৰণালী ধৰিয়া কেশবচন্দ্ৰ ধৰ্মজীবনে ধাপে ধাপে অগ্রসৱ হইয়াছেন—বেদান্ত প্ৰতিপাদ্য ব্ৰাহ্মধৰ্মেৰ সংকীৰ্ণ গণ্ডী অতিক্ৰম কৰিয়া তিনি ক্ৰমে ক্ৰমে একটি বিশ্বজনীন ধৰ্মেৰ সন্ধান পাইয়াছিলেন । আধ্যাত্মিক জীবনেৰ এই চৰম অবস্থাতেই যখন তিনি দীৰ্ঘৱকে কৃপ এবং অৱক্ষেপেৰ মধ্যে দৰ্শন কৰিয়া কৃতার্থ হইয়াছিলেন, জীবনেৰ সেই পৱিণ্ঠত চিন্তা ও উপলক্ষিৰ আলোকিত মুহূৰ্তেই কেশবচন্দ্ৰ ইতিহাসেৰ মহাসত্য নববিধান ঘোষণা কৰিয়াছিলেন । কেশবচন্দ্ৰেৰ জীবনে আমৱা লক্ষ্য কৱি যে, বৰাবৰই তিনি পৃথিবীৰ বিভিন্ন ধৰ্মপ্ৰবৰ্তকদেৰ মধ্যে একটি সময়য় প্ৰতিষ্ঠাৰ চেষ্টা কৰিয়াছেন । তাহার Great Men বৰ্কৃতাটি এই প্ৰসঙ্গে বিশেষভাবেই স্মৰণীয় । পৃথিবীৰ সকল ধৰ্মেৰ অহুশীলন কেশবচন্দ্ৰ যতখানি গভীৰভাবে কৰিয়াছিলেন, এতটা রামমোহন বা দেবেন্দ্ৰনাথ কৱিতে পা঱েন নাই । এমাৰ্সনেৰ একটি কথা মনে পড়ে : “Person makes event, and event person”—আধুনিক কালেৰ ভাৱতবৰ্ষে ধৰ্মেৰ ক্ষেত্ৰে রামমোহন ও কেশবচন্দ্ৰ

সম্পর্কে এই কথাটি বিশেষ ভাবেই গ্রোজ্য। রামমোহনের একেশ্বরবাদ প্রতিষ্ঠা যেমন একটি ঐতিহাসিক ঘটনা, ইহার পঞ্চাশ বৎসরকাল পরে কেশব-চন্দ্র কর্তৃক নববিধান ঘোষণা তেমনি আর একটি ঐতিহাসিক ঘটনা। উনিশ শতকের ভারতবর্ষে, আমি বলিব, এই দ্যুইটি সর্বপ্রাণ ঘটনা এবং শিক্ষা, দর্ম, সাহিত্য, সমাজ ও রাজনীতির ক্ষেত্রে আমাদের দেশে পরে যাহা কিছু ঘটিয়াছে, চিন্তা করিয়া দেখিলে পরে দেখা যাইবে, সেগুলির মূলে আছে এই দ্যুইটি ঘটনা ও এই দ্যুইটি ব্যক্তি।

পৃথিবীর সকল ধর্মের, সকল মহাপুরুষদের জীবন ও জীবন-সত্যকে কেশবচন্দ্র যেমন গভীরভাবে অঁশুলন করিয়াছিলেন, এমন আর কেহ করেন নাই। তিনি উপনিষদ, বৌদ্ধ, শাক্ত ও বৈষ্ণবব্যুগের পূর্বগামীগণকে যেমন স্মীকার করিয়াছেন, তেমনি ঈশ্বা মূশা মহামাদকেও বাদ দেন নাই। সকল ধর্মতই তিনি তন্ম তন্ম করিয়া দেখিয়াছেন। কেশবের যুগ সামঞ্জস্য ও মিলনের যুগ—নববিধান তাহার মঞ্চ। কেশবচন্দ্রের জীবনের সহিত পৃথিবীর পূর্ববর্তী সকল ধর্মাচার্যের জীবন অবিচ্ছিন্নভাবে জড়িত। রামমোহন ও দেবেঙ্গ-নাথের সঙ্গে তাহার পার্থক্য এইখানেই—এইখানেই কেশবচন্দ্রের স্বাতন্ত্র্য। মহাপুরুষের পূজা কেশব-জীবনের সব চেয়ে বড়ো কথা। বাল্যকাল হইতে আরম্ভ করিয়া জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত মহাপুরুষদিগকে স্মরণ করিয়া, পূজা করিয়া, তাহাদের সঙ্গলাভ করিয়া, কেশবচন্দ্র নিজের ধর্মজীবনকে মহিমাপ্রতি করিয়াছিলেন—এই জিনিস একমাত্র তাহার জীবনেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম। অনেকের ধারণা কেশবচন্দ্র অন্তের নিকটে খাগ করিয়া ধর্মজীবন ও ধর্মসমাজ গঠন করিয়াছিলেন, তাহার বুদ্ধি কোনো মৌলিকতা ছিল না। কেশবচন্দ্র নিজেই ইহার উত্তর দিয়াছেন: “স্মষ্টির আরম্ভ হইতে যত সাধু দেশে দেশে, যুগে যুগে অবতীর্ণ হইয়া জগতের কল্যাণ সাধন করিয়াছেন, তাহাদিগের প্রত্যেকের নিকট আমরা খাণী। আমাদের ধর্মজীবনের প্রত্যেক রক্তবিন্দুর মধ্যে পৃথিবীর সাধুমহাজনদিগের খাগ রহিয়াছে।” এই খাগস্মীকার আর কিছুই নয়—ইহা হইল exchange and assimilation of thought এবং এই প্রক্রিয়ার ফলেই সকল দেশের

দার্শনিক চিন্তার উভব ও পরিপুষ্ট সংসাধিত হইয়াছে। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র একদিন এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলেন যে, সকল ধর্মই সত্য। নববিধান তাঁহার এই সিদ্ধান্তের পরিণত রূপ। শতাব্দীর পর শতাব্দী চলিয়া গিয়াছে, পৃথিবীতে একের পর এক মহাপুরুষ আসিয়াছেন, কালের ভাগোরে তাঁহাদের প্রত্যেকের স্মরণ চিন্তার যে শাশ্বত সম্পদ সঞ্চিত হইয়াছিল, কেশবচন্দ্রের পূর্বে সেই সম্পদের সন্ধান এমনভাবে আর কেহ করেন নাই। ইতিহাসের ক্রম-অভিব্যক্তির পথে মানুষের যে নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি—The Brotherhood of man and the Fatherhood of God—এই পথে সমগ্র মানব সমাজকে লইয়া যাইবার অব্যর্থ সংকেত আছে এই নববিধানের মধ্যে—ইহা কোন dogmatic, বা compartmental বা sectarian ধর্মসম্বন্ধ নয়—ইহা বিশ্বমানবের মিলনভূমি—ইতিহাসের গর্ভ হইতে উত্তুত ইহা একটি নৃতন আদর্শ, নৃতন শক্তি। আবার স্মরণ করি কেশবচন্দ্রের সেই উক্তি—I was destined to be a man of faith—ইহা তাঁহার কথার কথা ছিল না—ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের একাভিমুখী সাধনা। এই বিশ্বাস-সাধনের পথে চলিতে চলিতেই তিনি একদিন নিখিল মানবের মধ্যে এক মহা একাত্মতার সন্ধান পাইয়া পৃথিবীকে শুনাইলেন : “As love makes man one with Divinity, so it makes man one with Humanity.” নিঃসন্দেহে ইহা কেশব-মনীষীর একটি মৌলিক বাণী।

নববিধানের মধ্য হইতে কেশবচন্দ্র যে সত্য ঘোষণা করিলেন তাঁহার মূল কথা—এক দ্বিতীয়, এক বিধান এবং এক সমাজ। পঁচিশ বৎসরের গভীর সাধনার ফলেই তিনি এই সত্যকে উপলব্ধি করিয়াছিলেন। নববিধান কেশবচন্দ্রের কল্নাবিলাসের রঙীন ফাঁসুস নয়। নববিধানের মর্ম বুঝিতে হইলে তাঁহার Future Church বক্তৃতাটি বিশেষ মনোযোগ সহকারে পাঠ করিতে হয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি সর্বপ্রথম নববিধানের ইঙ্গিত দিয়া বলিয়াছিলেন : “ভবিষ্যতে পৃথিবীতে যে ধর্ম প্রাধান্য লাভ করিবে সে ধর্মে বিশ্বস্তার একত্ব ও অনন্তত স্বীকৃত ও সমর্থিত হইবে। ভগবান যে ত্রিবিধ উপায়ে আত্মপ্রকাশ করেন—বাহিরে বিশ্ব প্রকৃতির মধ্যে ( God in Nature ), মানুষের আত্মার মধ্যে ( God in Soul ) এবং মহাপুরুষদের

মধ্যে ( God in history ) লোক তাহা স্বীকার করিবে, কিন্তু তাহারা উপলক্ষি করিবে যে, একই ভগবান এই তিন ভাবে আত্মপ্রকাশ করেন।” ইহার পর আরো তিনটি বক্তৃতায় ( ১৮৭০-এ ইংলণ্ডে সেণ্ট জেমস হলে যৌগ খৃষ্ট সমষ্টে বক্তৃতা ; ১৮৭৩-এর মার্ঘোৎসবে প্রত্যাদেশ সম্পর্কে বক্তৃতা এবং ১৮৭৫-এ *Behold the Light of Heaven* বক্তৃতা ) কেশবচন্দ্র নববিধানের ইঙ্গিত করেন। এই শেষের বক্তৃতাটিতেই তিনি সর্বপ্রথম ‘বিধান’ শব্দটির সংজ্ঞা ও ব্যাখ্যা দিয়াছিলেন। তাঁহার এই সমষ্টিমানসের ক্রমবিকাশ লক্ষ্য করিবার বিষয়। পরিকল্পনাটি স্থুল ক্রম লইল ১৮৭৬-এর মার্ঘোৎসবের বক্তৃতায়—সে বক্তৃতার বিষয় ছিল—*Our Faith and Experiences*। এইবার তিনি বলিলেনঃ “আমরা জীবিত ঈশ্বরে বিশ্বাস করি ; কোনো Creed বা doctrine নয়—ঈশ্বরই আমাদের সব।” এই যে Total conception of God—এই অভিজ্ঞতার আলোকেই পৃথিবীতে নববিধান-ক্রম নবশিশুর আবিভাবের পথ সেদিন আলোকিত হইয়াছিল।

বলিয়াছি, নববিধান মানবসভ্যতার ক্রমোত্তরণের ইতিহাসে একটি নবতর আলোকের অধ্যায়—একটি বহু প্রত্যাশিত illumination বা উত্তাসন। সংকীর্ণ ও সাম্প্রদায়িক মত ও বিশ্বাসের আবেষ্টনে এই বিধান বহু নয়—To light and more light—ইহাই নববিধান। তাই না কেশবচন্দ্র বলিলেনঃ “প্রার্থনাপূর্ণ হৃদয়ে শুকার সহিত আরো উজ্জ্বলতর আলোকের দিকে অগ্রসর হইতে হইবে, আরো নব নব সত্যলাভের আশায় হৃদয়কে উন্মুক্ত করিয়া রাখিতে হইবে।” এই নবতর আলোক ও সত্যের সক্রান্ত দিয়া সভ্যতার ইতিহাসে কেশব-মনীষা যে মহাবিপ্র সাধন করিয়া গিয়াছে, তাহার পূর্ণ তাৎপর্য উপলক্ষি করিবার দিন আজ আসিয়াছে। আবার বলি, নববিধান কেশবচন্দ্রের কলনা নয়, ইতিহাসেরই একটি সত্যকে তিনি স্বীয় অভিজ্ঞতার আলোকে উদ্ধারিত করিয়া গিয়াছেন। ব্যক্তিগত ভাবে ঈশ্বর উপলক্ষির দিন চলিয়া গেল, অতঃপর সকল মাঝের জীবনের সর্বক্ষেত্রে ঈশ্বরই একমাত্র লক্ষ্য হইয়া উঠিলেন। নববিধান পাঁচফুলের সাজি সত্য, কিন্তু আমি জিজ্ঞাসা করি, কেশবচন্দ্রের সেই পাঁচফুলের সাজি কি সকল ধর্মবিশ্বাসের একটি মৌলিক সমষ্টি ও সামঞ্জস্যের ক্রম লয় নাই ? রামমোহনের সমষ্টি ছিল

ବୁନ୍ଦିଭିତ୍ତିକ, କେଶବଚନ୍ଦ୍ରର ସମସ୍ୟା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନଭିତ୍ତିକ—ଇହା ସ୍ଥଗପଦ synthesis ଓ fusion. ଏକଟୁ ଚିନ୍ତା କରିଲେଇ ଦେଖା ଯାଏ ଯେ, ନବବିଧାନ ଏକ କଥାର ସକଳ ବିଶ୍ୱାସେର ସମସ୍ୟା—syntheses of all faiths ଏବଂ ଏହି ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ସମସ୍ୟା ସାଧନ ଏକମାତ୍ର ତୀହାର ପଞ୍ଚେଇ ସନ୍ତ୍ଵନ ଛିଲ ଯିନି ମୁକ୍ତକର୍ତ୍ତେ ବଲିଲେ ପାରିଯାଇଲେନ : “I was destined to be a man of faith.” ଏହି ବିଶ୍ୱାସ—ସକଳ ଧର୍ମେର ସକଳ ସତ୍ୟ ବିଶ୍ୱାସ ହଇତେଇ ନବବିଧାନେର ଅଭ୍ୟଦୟ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଜାନିଲେନ ପ୍ରକୃତ ଧର୍ମେର ମଧ୍ୟେ କୋନୋ ବିରୋଧ ନାହିଁ, ସଂଘର୍ଷ ନାହିଁ । ଧର୍ମ ଧର୍ମ ସାଥୀ ହସ୍ତ, ଆକାଶେର ଶାୟ ବିଶାଳ, ବାୟୁର ଶାୟ ବିଶ୍ୱବାୟପୀ, ଉତ୍ଥାତେ ଶୀମା ନାହିଁ, ସଂକୀର୍ଣ୍ଣତା ନାହିଁ, ଗତି ନାହିଁ । ବିଭାଗ ମାତ୍ରମ କରିଯାଇଛେ—ବିଭାଗେର ଭିତର ଦିଯା ପ୍ରକୃତ ଧର୍ମଲାଭ ଅସନ୍ତବ ; ଇହା ଦ୍ୱାରା ଧର୍ମସାଧନ ହସ ନା, ଧର୍ମୟକୁ ହଇତେ ପାରେ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ଏହି ବିଭେଦ—ବିଭାଗକେଇ ନବବିଧାନେର ଆଦର୍ଶେର ମଧ୍ୟେ ମିଳାଇଯା ମିଳାଇଯା ଦିଲେ ଚାହିୟାଇଲେନ । ଏହି ବିଧାନଇ ଏକଦିନ ପୁରୀତନକେ କଳ୍ପାନ୍ତରିତ କରିଯା ଏକ ନୂତନ ଜାତି ଗଡ଼ିଯା ତୁଳିବେ । ନବବିଧାନ କ୍ରମବିକାଶେରଇ ଚରମ ବିକାଶ । *Yoga—Subjective and Objective*—ଏହି ଗ୍ରହେ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ନବବିଧାନେର ଅତି ସ୍ଵନ୍ଦର ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଓ ବିଶ୍ୱସଣ ଦିଲାଛେ ।

ଆରପର ୧୮୮୧ ଶ୍ରୀଷ୍ଟାବେ ମାଧୋୟସବେର ସମୟ ମନ୍ଦିରେର ବେଦି ହଇତେ କେଶବ-ଚନ୍ଦ୍ର ଏହି ବିଶ୍ୱଜନୀନ ଉଦ୍ଦାର ଧର୍ମେର କଥା ଘୋଷଣା କରେନ । ସମସ୍ତ ପୃଥିବୀ ତାହା କାନ ପାତିଯା ଶୁଣିଯାଇଲ । ଏହି ବଚରେର ଟାଉନହଳ ବକ୍ତ୍ଵାତାଯ ତିନି ନିଜେକେ ଏବଂ ତୀହାର ଅନୁଗାମୀଦେର ନବବିଧାନେର ବାର୍ତ୍ତାବହ ବଲିଯା ଘୋଷଣା କରିଲେନ । କେଶବଚନ୍ଦ୍ରେର ଏହି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବକ୍ତ୍ଵା ହଇତେ କରେକଟି ଲାଇନ ଏଇଥାମେ ତୁଳିଯା ଦିଲା ଆମାର ବକ୍ତ୍ଵବ୍ୟ ଶେଷ କରିତେଛି । ତିନି ବଲିଯାଇଛେ : “ଏହି ନବବିଧାନ ସକଳ ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକ, ସକଳ ଧର୍ମଶାସ୍ତ୍ର ଓ ସକଳ ବିଧାନେର ଏକ ଅପୂର୍ବ ସନ୍ଦତି । ଇହା କୋନ ବିଚିନ୍ତି ମତବାଦ ନାହିଁ । ଇହା ଏକକ୍ରମ ବିଜ୍ଞାନ ଯାହା ଅନ୍ୟ ସକଳ ଧର୍ମେର ଅର୍ଥ ବୁଝାଇଯା ଦେଇ, ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମେର ଭିତର ସଂଯୋଗ ଓ ସମସ୍ୟା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରେ, କଲାନିରତ ଧର୍ମେର ଭିତର ବନ୍ଧୁତା ଆନିଯା ଦେଇ ଏବଂ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଧର୍ମେର ସହିତ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଧର୍ମେର ଯୋଗ ବର୍କ୍ଷା କରେ । ଜଗତେ ଯାହା କିଛୁ ମତ, ଯାହା କିଛୁ ଶିବ, ଯାହା କିଛୁ ସ୍ଵନ୍ଦର, ସେ ସମସ୍ତଇ ଏହି ଧର୍ମେ ଗୃହୀତ ହଇରାଛେ ।”

ব্রহ্মানন্দ স্বহস্তে এই নববিধানের পতাকা উড়াইয়া গিয়াছেন ; পৃথিবীর সকল জাতি একদিন এই সার্বভৌমিক নববিধানের পতাকাতলে সমবেত হইবে, এমন আশা তাঁহার ছিল । বস্তুতঃ নববিধান সকল ধর্মের সার অর্থাৎ substance লইয়া জগৎকে প্রকৃত ধর্মবিজ্ঞানের সামঞ্জস্য ও মিলন—synthesis and harmony বুঝাইয়া দিয়াছে । পৃথিবীর যাবতীয় বিধানের পূর্ণতা ইহারই মধ্যে । নিখিলবিশ্বে এই সজীব ধর্মের বিধান প্রচারের জন্য কেশবচন্দ্র দশহাজার টাঁকুরবিধাসী মাহুষ চাহিয়াছিলেন । কোথায় সেই অগ্নিময় উৎসাহে উদ্দীপ্ত মাহুষ, যাহারা নববিধানের পতাকা কক্ষে লইয়া সারা পৃথিবীতে এই সমষ্টের বাণী ছড়াইয়া দিবেন ? কেশবচন্দ্র তো যাহা দিবার তাহা দিয়া গিয়াছেন, এখন পৃথিবীর বুকে নববিধানের জয়রথ চালাইবার দায় ও দায়িত্ব আমাদের ।

রামকৃষ্ণ-কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎকার এই বৎসরের ( ১৮৭৫ খ্রীঃ ) আর একটি ঘটনা ।

বেলঘরিয়ার যে উদ্ঘানে ভারতাঞ্চম স্থাপিত হইয়াছিল, উহাই পরে ‘ত্পোবনে’ কৃপান্তরিত হয় এবং সেই নির্জনাবাসে কেশবচন্দ্র যখন বাস করিতেছিলেন সেই সময়ে একদিন মার্চ মাসের শেষের দিকে রামকৃষ্ণ পরমহংস কেশব-সন্দর্শনে এখানে আসিলেন । ইতিপূর্বে রামকৃষ্ণ যখন আদি ব্রাহ্মসমাজে ব্রহ্মোপাসনা শুনিতে আসিয়াছিলেন, তখন তিনি কেশবচন্দ্রকে উপাসনা করিতে দেখিয়া তাঁহার প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছিলেন । সেই ঘটনার বার বৎসর পরে রামকৃষ্ণ আজ আসিলেন কেশবচন্দ্রের নিকট—তখনও পর্যন্ত কলিকাতায় শিক্ষিত সমাজে তিনি সুপরিচিত হইয়া উঠেন নাই ; তুই চারি-জন ব্যক্তীত তখনো রামকৃষ্ণের নাম কেহ শোনে নাই, তাঁহার আধ্যাত্মিক মাহাত্ম্য জানা তো দূরের কথা । এই মিলনের ফলে উভয়ে উভয়ের প্রতি আকৃষ্ট হন এবং রামকৃষ্ণ যে মাত্তভাবে ব্রহ্মের উপাসনা করিতেন, সেই আদর্শের প্রভাব কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনে গভীরভাবেই পড়িয়াছিল । প্রতাপচন্দ্র মজুমদার এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন : “The acquaintance of this devotee which soon matured into intimate friendship,

had a powerful effect upon Keshav's catholic mind." রামকৃষ্ণকে প্রথম দেখিয়া কেশবচন্দ্রের মনোভাব কি হইয়াছিল তাহা তিনি এই সমবর্কার 'স্বল্প সমাচার' 'ধর্মতত্ত্ব' ও 'ইশ্বরান্ন মিরারে' কয়েকটি প্রবন্ধ লিখিয়া প্রকাশ করিয়াছিলেন। শিক্ষিত ও ধর্মাত্মার্গী সমাজে তিনিই সেদিন রামকৃষ্ণকে প্রথম প্রচার করিয়াছিলেন—ইহাই প্রকৃত ইতিহাস। একেব্রবাদী ব্রাহ্মনেতা কেশব-চন্দ্র প্রতিমা-পূজক হিন্দু সাধু রামকৃষ্ণের সহিত মিলিত হইয়াছেন, তাহার বিষয়ে প্রকাশ পত্রিকায় লিখিয়াছেন—সংরক্ষণশীল আদি-সমাজীদের ইহা মনঃপৃত হয় নাই, এমন কি ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের কাহারো কাহারো চক্ষে ইহা সেদিন বিস্মৃশ মনে হইয়াছিল। কিন্তু কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিতে দক্ষিণেশ্বরের এই সহজ সরল, ঈশ্বরপ্রেমে মন্ত মালুষটি কি ভাবে প্রতিভাত হইয়াছিলেন, তাহা তাহার নিজের কথাতেই প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন : "আমরা এই মহাত্মাকে যতবার দেখিতেছি, ততবার তাহার উচ্চ জীবন ও ভাব দেখিয়া অবাক হইতেছি।" আমরা দেখিতেছি, তিনি একজন প্রকৃত সিদ্ধপুরুষ, তাহার মতন লোক আর এদেশে আছে কি না সন্দেহ।... তিনি নিরাকারবাদী ও সাকারবাদী দুই-ই।" (স্বল্পসমাচার, ১৬ই আশ্বিন, ১২৮৮, ইং ১৮৮২ খ্রীঃ) কলিকাতায় রামকৃষ্ণের সহিত যেমন, গাজীপুরের পওহারি বাবার সহিতও তেমনি কেশবচন্দ্রের অন্তরদ্বত্তা ছিল। ১৮৭৬ খ্রীষ্টাব্দের শেষভাগে যখন তিনি উত্তর ভারতে ধর্মপ্রচারে গিয়াছিলেন, সেই সময়ে কেশবচন্দ্র গাজীপুরে একমাস কাল অবস্থান করেন ও তখনই তিনি পওহারি বাবার সহিত সাক্ষাৎ করিয়া মুঢ় হইয়াছিলেন। পওহারি বাবা কেশবচন্দ্রকে 'স্বামিজী' বলিয়া ডাকিতেন। কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে রামকৃষ্ণের সহিত তাহার ঘনিষ্ঠতা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাইয়াছিল এবং তিনি আরই কেশবচন্দ্রকে দেখিবার অন্ত কলুটোলায় আসিতেন; কেশবচন্দ্রও মধ্যে মধ্যে দক্ষিণেশ্বরে গিয়া রামকৃষ্ণকে দেখিয়া আসিতেন। ১৮৭৭-এর মাঝেওসবের পর একদিন রামকৃষ্ণ স্বয়ং ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মন্দিরে আসিয়া সেই উপাসনা স্থলের পবিত্রতা দেখিয়া সমাধিমগ্ন হইয়াছিলেন।

১৮৭৭।

এই বৎসর টাউনহলে (৫ই মার্চ) কেশবচন্দ্র *Philosophy and Madness in Religion* সম্পর্কে যে বক্তৃতা করিলেন তাহাতে তিনি পাঞ্চাঙ্গ দর্শনের বিবরণবাদের সহিত ভারতীয় সাংখ্যদর্শনের সমব্যক্তি করিবার একটি চেষ্টা করেন। এই বৎসরের শেষভাগে দেখিতে পাই যে হিন্দুধর্ম, বৌদ্ধধর্ম, গ্রীষ্মধর্ম ও ইসলাম—পৃথিবীর এই চারিটি প্রাচীন ধর্মের গভীর অনুশিলনের জন্য তিনি যথাক্রমে গৌরগোবিন্দ, অঘোরনাথ, প্রতাপচন্দ্র ও গিরিশচন্দ্রের উপর ভার অর্পণ করিলেন। কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনে এই চার-জনই ছিলেন তাঁহার বিশেষ অনুবর্তী। গৌরগোবিন্দের অসাধারণ মনীষা ছিল ; ‘ধর্মতত্ত্ব’ সম্পাদনে তিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণহস্তস্তরপ ছিলেন। ইঁহার পাণিত্যের পরিচয় পাইয়াই কেশবচন্দ্র ইঁহার উপর হিন্দুশাস্ত্রসমূহ অধ্যয়ন করিয়া প্রচারের ভার দিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের অমুগামীদের মধ্যে সাধু অঘোরনাথ ছিলেন একজন মহাভক্ত যোগী ও সাধক। অঘোরনাথ ছিলেন বিজয়কুক্ষের সহপাঠী এবং বিজয়কুক্ষই তাঁহাকে ব্রাহ্মসমাজ তথ্য কেশবচন্দ্রের সংস্পর্শে লইয়া আসিয়াছিলেন। ‘শ্লোকসংগ্রহ’ সংকলনে তিনিই ছিলেন কেশবচন্দ্রের প্রধান সহায়ক। ‘শাক্যমুনি চরিত’ অঘোরনাথের প্রসিদ্ধ গ্রন্থ ; বাংলা ভাষায় বুদ্ধদেব ও বৌদ্ধধর্ম সম্পর্কে এমন উচ্চাদ্বের আলোচনা তাঁহার পূর্বে আর কেহই করিতে পারেন নাই। প্রতাপচন্দ্র মজুমদার ছিলেন কেশবচন্দ্রের নিকটতম আত্মীয়। মাত্র সতর বৎসর বয়সে ইনি ব্রাহ্মসমাজের সংস্থাবে আসেন ; প্রথমে দেবেন্দ্রনাথ, পরে কেশবচন্দ্রের অনুবর্তী হইয়া প্রতাপচন্দ্র ধর্মের জন্য জীবনোৎসর্গ করেন। ইংরেজি ভাষায় সুপণিত প্রতাপচন্দ্র ইংলণ্ড, আমেরিকা, জাপান প্রভৃতি পর্যটন করিয়াছিলেন এবং ১৮৯৩ গ্রীষ্মাব্দে আমেরিকার সিকাগো শহরে অনুষ্ঠিত প্রথম বিশ্বধর্মসম্মেলনে তিনি ভারতবর্ষের ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধিত্ব করিয়াছিলেন। গ্রীষ্মধর্মে তাঁহার প্রগাঢ় পাণিত্য ছিল এবং তাঁহার *Oriental Christ* একখানি জগদ্বিদ্যাত গ্রহ। গিরিশচন্দ্র সেনের নাম বাংলা সাহিত্যে স্ববিদিত। রামমোহনের পর আমাদের দেশে ইসলামধর্ম সমষ্টে এমন গভীর ও বিস্তারিতভাবে আলোচনা আর কেহ করেন নাই। “কেশবচন্দ্র যখন সর্বধর্ম-

সমন্বয় কৱিবাৰ জন্ম বিভিন্ন ধৰ্মেৰ মূলতত্ত্ব আলোচনা কৱিতে প্ৰযুক্ত হন, তখন তিনি গিৰিশচন্দ্ৰেৰ উপৱ মূল আৱৰ্য ও পাৱস্থ ভাষা অধ্যয়ন কৱিয়া তাহা হইতে বাংলা ভাষায় ইসলাম ধৰ্ম-গৃহাদি অহুবাদ কৱিবাৰ ভাৱ অপৰ্ণ কৱেন।” পৰিণত বয়সে তিনি লক্ষ্মী গিয়া ত্ৰি দুই ভাষা আৱস্থ কৱেন। কৱিয়া আসিয়া তিনি ‘কোৱাণ শৱিক’ অহুবাদ কৱেন। মূল আৱৰ্য ভাষা হইতে বাংলা ভাষায় ‘কোৱাণ শৱিকে’ৰ ইহাই প্ৰথম অহুবাদ। তখন হইতেই তিনি ‘মৌলভি’ গিৰিশচন্দ্ৰ নামে খ্যাত হন। বামকুঞ্চ পৰমহংসেৰ প্ৰথম জীবনচৰিতকাৰণ ইনি। ‘তত্ত্বোধিনী পত্ৰিকায়’ আমৰা যে গোষ্ঠী-মনেৰ (Collective mind) পৰিচয় পাই, কেশবচন্দ্ৰও তেমনি এইভাৱে ইহাদেৱ লইয়া অহুকুপ একটি গোষ্ঠীমন গঠন কৱিয়া বাংলা সাহিত্যেৰ সমৃদ্ধি-সাধন কৱিয়া গিয়াছেন। সমগ্ৰ ব্ৰাহ্মসমাজেৰ ইতিহাসে সাহিত্যসাধনায় কেশব-মণ্ডলীৰ দান অতুলনীয়। বলা বাহল্য, কেশবচন্দ্ৰই ছিলেন ইহার নেপথ্য প্ৰেৰণা।

এই বৎসৱে কেশবচন্দ্ৰেৰ জীবনেৰ আৱো দুইটি ঘটনা প্ৰসিদ্ধ। ইহাদেৱ মধ্যে একটি হইল মাদ্রাজেৰ দুর্ভিক্ষ নিবাৰণেৰ জন্ম সমাজেৰ পক্ষ হইতে সাহায্যেৰ ব্যবস্থা কৱা ; দ্বিতীয়টি হইল পৈতৃক গৃহ পৰিত্যাগ কৱিয়া স্বতন্ত্ৰ হানে বাস কৱিবাৰ জন্ম সাকুলার ৱোড়ে ‘কমলকুটীৰ’ স্থাপন।

ইহার পৱ কেশবচন্দ্ৰেৰ জীবনেৰ কাহিনী একান্তভাৱেই আধ্যাত্মিক। তাহাৰ সেই সুগভীৰ এবং ব্ৰহ্মাহৃতি উদ্ভাসিত দিব্য জীবনেৰ পৱিচয় মিলিবে ‘প্ৰার্থনা’, ‘আচাৰ্যেৰ উপদেশ’, ‘জীবনবেদ’, ‘সাধুসমাগম’ প্ৰভৃতি গ্ৰহণলিৰ মধ্যে। বাংলাৰ ধৰ্মসাহিত্যে কেশবচন্দ্ৰেৰ এই বইগুলি বিশিষ্ট সম্পদ এবং কেশব-মানসেৰ অঁশীলনেৰ পক্ষে এগুলি অপৰিহাৰ্য। কেশব-চন্দ্ৰেৰ শেষ জীবনেৰ দুইটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য ; একটি তাহাৰ অপ্রাপ্তবয়স্কা জ্যোষ্ঠা কন্যা সুনীতি দেবীৰ সহিত কুচবিহাৰেৰ অপ্রাপ্তবয়স্ক মহারাজাৰ বিবাহ (১৮৭৮, ৬ই মাৰ্চ)। এই বিবাহ ১৮৭২ আষ্টাবৰে ৩ আইন অঁসুমারে হইয়াছিল। আৱ দ্বিতীয়টি হইল এই বিবাহেৰ অব্যবহিত পৱেই সাধাৱণ ব্ৰাহ্মসমাজেৰ জন্ম (১৪ই মে, ১৮৭৮)। এই দুটি ঘটনাই সমকালীন বাংলাৰ

ইতিহাসে প্রসিদ্ধ হইয়া আছে এবং প্রথম ঘটনাটি অত্যন্ত বিতর্কমূলক বলিয়া আমরা এখানে তাহার সবিস্তার উল্লেখ করিতে বিরত হইলাম। ‘সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ’ নামটি দেবেন্দ্রনাথই দিয়াছিলেন। চার্চ অব ইংলণ্ডের অনুকরণে গঠিত এই সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার বিষয়ে সেদিন যাহারা অগ্রণী ছিলেন তাঁহাদের মধ্যে শিবচন্দ্র দেব, আনন্দমোহন বসু, শিবনাথশাস্ত্রী, দ্বারকানাথ গান্ধুলী, নগেন্দ্রনাথ চট্টোপাধ্যায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ভারতসভা ( Indian Association ) সমসাময়িককালের আর একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা এবং ইহার উদ্দোক্তাদের মধ্যে স্বরেন্দ্রনাথ ও আনন্দমোহন ছিলেন প্রধান। জাতীয় আন্দোলন ও রাজনৈতিক উন্নতি ছিল ভারতসভার লক্ষ্য। ব্রাহ্মসমাজ দ্বিতীয়বার বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ায়, এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রের অগ্রান্ত মহৎ কার্যের প্রতি অনেকে অবজ্ঞা প্রকাশ করিতে থাকেন এবং কেশবচন্দ্রের নিজের সমাজও তখন কিছুটা দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিল, কেহ কেহ এইক্ষণ অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র যাহা কিছু করেন, দ্বিতীয়ের আদেশে করেন, এই কথা কুচবিহারের বিবাহের পর অনেকেই আর নির্বিচারে মানিয়া লইতে পারে নাই। ক্রমে কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে জনমত প্রবল হইয়া উঠিল; কেশবচন্দ্র ইহা বুঝিতে পারিলেন। অবশ্যে ১৮৭৯ খ্রীষ্টাব্দের টাউনহল বক্তৃতায় ( ২২ জুন্যোরি ) কেশবচন্দ্র তাঁহার আচরণের কৈফিয়ৎ দিলেন। এই দিনের বক্তৃতার বিষয় ছিলঃ *Am I an inspired Prophet?* এবং তাঁহার বল প্রসিদ্ধ বক্তৃতার মধ্যে ইহা অন্ততম। এইদিন দুই হাজার শ্রোতা উপস্থিত ছিলেন। সকলে অতি উৎসুক অন্তঃকরণে, হির শান্তভাবে কেশবচন্দ্রের মুখে শুনিলেন : “I am a singular man, I am not as ordinary men are and I say this deliberately. I say this candidly. I am conscious of marked peculiarities in my faith and character... Am I a prophet? No. Am I a singular man? Yes. The whole of my life blood that is in me will dry up in a moment if I am cut off from my mission ; I have no life apart from my Father’s work... Would you have me reject God and

Providence and listen to your dictates in preference to this inspiration? Keshub Chandra Sen cannot do it, will not do it. I must do the Lord's will."

কেশবচন্দ্র তাহাই করিয়াছিলেন। তাহার জীবনের প্রত্যেকটি কর্ম, প্রত্যেকটি চিন্তা এই সাক্ষ্যই বহন করে যে, তিনি আজীবন ঈশ্বরাদেশেই চালিত হইয়াছিলেন। তারপর ব্রাহ্মধর্মকে সকল দেশের, সকল জাতির, সকল সম্পদারের উপরোগী প্রগতিশীল ক্রমবিকাশোন্মুখী এক বিশ্বজনীন ধর্মে পরিণত করিয়া, সকল প্রাচীন ধর্মের অন্তর্নিহিত সত্যের সমন্বয় ও সামঞ্জস্য সাধন করিয়া কেশবচন্দ্র যেদিন (১৮৮১ খ্রীঃ) ব্রহ্মন্দিরের বেদি হইতে জগতে নবধর্ম—'নব বিধান' ঘোষণা করিলেন সেইদিন আমরা বুঝিলাম যে কেশবচন্দ্র একজন অনন্যসাধারণ ব্যক্তি—singular মাত্র। ইতিহাসে এমন মাত্রবের সাক্ষাৎ কদাচিত পাওয়া যায়।

১৮৮৪। ৮ই জানুয়ারি।

কেশবচন্দ্র সেনের মৃত্যু হইল।

জীবনবেদের উদ্গাতা, অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী সাধন। ইতিহাসের কোন্ গৃঢ় অভিপ্রায়কে সিদ্ধ করিল, মহাকাল তাহার বিচার করিবেন। কিন্তু আমরা যাহা প্রত্যক্ষ করিলাম তাহা এই যে, ব্রাহ্মধর্মকে তিনি একটি সমন্বয়ের ধর্মে ও সর্বজনীন ধর্মে পরিণত করিয়া গিয়াছেন। মানবজাতির নিয়তি যে পূর্ণতার পথে তাহাও তিনি নানাভাবে দেখাইয়া দিয়া গিয়াছেন। রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র—ব্রাহ্মসভা স্থাপনের কাল হইতে নববিধানের ঘোষণাকাল পর্যন্ত মাত্র অধৰ্মতাদীকাল অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং ইহারই মধ্যে ইতিহাসের একটি নিগৃঢ়তম এবং প্রয়োজনীয় সত্যের আবিষ্কার সম্বন্ধ হইয়াছে। যে অসাধারণ প্রতিভা এই অসাধ্যসাধন করিল—যাহার ধর্মান্বাগ ও নিষ্কলক্ষ চরিত্র একটি শতাব্দীর ইতিহাসের একাংশকে চিরদিনের জন্য মহিমামণিত করিয়া গেল—সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে মহর্ষির একটি কথাই আমাদের বার বার মনে পড়ে—“ব্রহ্মানন্দ তো কোনো অভাব রাখেন না।”

নাত্র পঁয়তালিশ বছরের জীবনে একা কেশবচন্দ্র কত যে কাজ করিয়া গিয়াছেন এবং আরো কত বিষয়ের স্থচনাও তিনি করিয়া গিয়াছেন, তাহা ভাবিলে বিশ্বিত হইতে হয়। একটি পুস্তকে তাহার বৈপ্লবিক মনীষার সকল কথা আলোচনা করা অসম্ভব, আমি শুধু দিগ্দর্শন করিলাম। বাংলায় উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের ইতিহাসে ধর্মনেতা, ধর্মোপদেষ্টা, স্বাধীন চিন্তার প্রবর্তক, সমাজ ও রাষ্ট্র-সংগঠক এবং সমাজসেবী হিসাবে যিনি শীর্ষস্থান অধিকার করিয়া আছেন সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আজ নৃতন করিয়া আলোচনা করিবার দিন আসিয়াছে। মনীষী বিপিনচন্দ্র পাল যথার্থই বলিয়াছেন : “বিগত পঞ্চাশ বৎসর ধরিয়া বাঙালি যে স্বাধীনতা মন্ত্র সাধন করিয়া আসিয়াছে, বলিতে গেলে কেশবচন্দ্রই সেই মন্ত্রের একক্রম দীক্ষাত্মক। জাতীয় স্বাধীনতা জগতের সর্বত্রই ব্যক্তিগত স্বাধীনতার উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। আমাদের বর্তমান রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা প্রচেষ্টা যে পরিমাণে ব্যক্তিগত স্বাধীনতার আদর্শের প্রচেষ্টা লাভ করিয়াছে, সেই পরিমাণেই তাহা বিশুল্ক উদার এবং অপরাজেয় হইয়াছে এবং হইতেছে। এই দিক দিয়া ভারতের বিশেষতঃ বাংলার বর্তমান স্বাধীনতা আন্দোলনের ইতিহাস আলোচনা করিলে ইহার মূলে একক্রম প্রথম শিক্ষা ও দীক্ষাত্মকক্রপে কেশবচন্দ্রকে দেখিতে পাই।”

এই সত্যের আজ অনুশীলন প্রয়োজন, তবেই উনবিংশ শতাব্দীর ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের স্থাননির্ণয় এবং তাহার বহুমুখী কর্মপ্রচেষ্টার সঠিক মূল্যায়ন সম্ভব হইবে। সাহিত্যে, সমাজসংস্কারে, ধর্মসংস্কারে, সমাজসেবায় এবং সর্বোপরি জাতির নৈতিক ও আধ্যাত্মিক জীবনের সংস্কার-সাধনে এই একটি মাঝের জীবনব্যাপী কর্মসাধনার সহিত পরিচিত হইবার দিন আজ আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাঁক ও ফাঁকি নাই, উহা যেন একখানি নিটোল গ্রানিট পাথর। বাঙালির সমাজজীবনকে, তাহার অধ্যাত্মজীবনকে তিনি যেন নৃতন গরিমা প্রদান করিয়া গিয়াছেন। সামঞ্জস্য ও মিলন—synthesis and harmony—ইহাই কেশবচন্দ্র। ইতিহাসের ঈশ্বরকে তিনি মাঝের প্রাত্যহিক

জীবনের চেতনায় চিরকালের মতন স্বপ্নতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন। সভ্যতার পথে মাঝবের ক্রমোভূরণ নিয়তিনির্দিষ্ট, সম্প্রসারণ ও উন্নতি তাহার অবগুর্ণাবী নিয়তি। তাহার সেই ক্রমোভূরণের পথকেই এক নৃতন সত্যের নৃতন আলোকে উত্তোলিত করিয়া দিয়া গিয়াছেন উনবিংশ শতকের একটি মাঝুষ। আগামীকালের মাঝুষ যখন প্রশ্ন করিবে—কে তিনি?

ইতিহাস সেদিন উত্তর দিবে—তিনি কেশবচন্দ্র সেন।



Colootola.

Calcutta

16 February 1874.

My dear Sir,

The bearer will hand  
you Rs. 120 being the Maharaj's portion  
of Settih's donation to the Sanscrit  
College, to be given to the best student  
of the institution who may fail to  
obtain a Government scholarship.  
The amount shall be awarded in  
the shape of a scholarship of 10 Rs.  
a month tenable for one year.

Yours sincerely  
Harshabhandu Ray

I hope you will kindly send a formal  
receipt of the money to the Maharaj  
car. 15 Theatre Road, tomorrow positively.

সংস্কৃত কলেজের অধ্যক্ষকে লিখিত কেশবচন্দ্রের একখানি চিঠির  
প্রতিলিপি

## ॥ পরিশিষ্ট ॥

### কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ'—প্রার্থনা

[কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ' জীবনতত্ত্ব বিষয়ে একটি অপূর্ব গ্রন্থ । ভাব ও ভাষার দিক হইতে নিঃসন্দেহে ইহা বাংলা সাহিত্যের সম্পদ । হিন্দি, উচ্চ, সংস্কৃত, তেলেগু, মারাঠি, ইংরেজি ও ফরাসী—এই কয়টি ভাষায় বইটি অনুবাদিত হইয়াছে । ১৮৮৩ খ্রীষ্টাব্দে প্রথম প্রকাশিত হইবার পর হইতে ১৯৫৪ খ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত বইটির আটটি সংস্করণ হইয়াছে । “সকল এন্ত অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ জীবন । বিশ্বাসীর জীবন, সাধকের জীবন সর্বশ্রেষ্ঠ ।”—এই মহান् তত্ত্বই 'জীবনবেদ' গ্রন্থের প্রতিটি অধ্যায়ে ব্যক্ত হইয়াছে । এইখানে 'প্রার্থনা' শীর্ষক প্রথম অধ্যায়টির কিছু অংশ উন্নত হইল । ]

আমার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা । যখন কেহ সহায়তা করে নাই, যখন কোন ধর্মসমাজে সভ্যকুপে প্রবিষ্ট হই নাই, ধর্মগুলি প্রচার করিয়া কোন একটা ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক শ্রেণীতে যাই নাই,—ধর্ম-জীবনের সেই উষাকালে “প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর” এই ভাব, এই শব্দ হৃদয়ের ভিতরে উথিত হইল । ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই ; গুরু কে, কেহ বলিয়া দেয় নাই ; সকট বিপদের পথে সঙ্গে লইতে কেহ অগ্রসর হয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্বরূপ “প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই” এই শব্দ উচ্চারিত হইত । কেন, কিসের জন্য প্রার্থনা করিব তাহা ও সম্যক্কুপে বুঝিতাম না । তর্ক করিবারও সময় হয় নাই । কেন প্রার্থনা করি, জিজ্ঞাসা করিবার লোকও ছিল না । কে প্রার্থনা করিতে বলিল, তাহা ও কোন লোককে জিজ্ঞাসা করিলাম না । আন্ত হইতে পারি—এ সন্দেহও হইল না । প্রার্থনা করিলাম । ভিত্তিহাপনের সময় কে অট্টালিকার সৌন্দর্য চিন্তা করে ? কি রং দিব

বারান্দায়, তাহা কি মারুষ তখন ভাবে ? তখনকেবল অটলভাবে ভিত্তিই স্থাপন করিতে হয় ।

“গ্রার্থনা কর, বাঁচিবে ; চরিত্র ভাল হইবে ; যাহা কিছু অভাব, পাইবে” —এই কথাই জীবনের পূর্বদিক হইতে পশ্চিমে, উত্তর দিক হইতে দক্ষিণে প্রবাহিত হইত । এই ভাবনারই ভাবুক হইয়াছিলাম ; এই কর্মেরই কর্মী হইয়াছিলাম । গ্রার্থনা গুরু, অসহায় জনের অপার সহায় । এই একজনকেই চিনিয়াছিলাম, একজনের সঙ্গেই আলাপ হইয়াছিল, আর কাহাকেও জানিতাম না । ধর্মবন্ধু কেহ ছিল না । আকাশের দিকে তাকাইতাম, কোন বিধানের কোন কথা শুনিতাম না, কোন ধর্মতত্ত্ব বুঝিতাম না । গির্জায় যাইব কি মসজিদে যাইব, দেবালয়ে যাইব কি বৌদ্ধদিগের দলে যোগ দিব,— তাহার কিছুই ভাবিতাম না । প্রথমেই বেদ বেদান্ত, কোরান পুরাণ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ যে গ্রার্থনা, তাহাই অবলম্বন করিলাম ।

আমি বিশ্বাসী ; বিচার করি, আর বিশ্বাস করি । একবার বিশ্বাস করিলে আর টলি না । চলু দ্বারা বিচার করিলাম । হইয়াছে কি ?—বিচারের জন্য এই গ্রন্থ জিজ্ঞাসা করিলাম । “হইয়াছে—আরও চল” —এই উত্তর পাইলাম । সকালে একটি আর রাঙ্গিতে একটি, লিখিয়া গ্রার্থনা সাধন করিতে লাগিলাম । ক্রমে উভা হইতে প্রাতঃকালে আসিলাম । ক্রমে বেলা হইতে লাগিল । চারিদিক আচ্ছন্ন ছিল অন্ধকারে, পরিষ্কৃত হইয়া পড়িল । পথ ঘাট, বাড়ি ঘর, সকল দেখা গেল । এই গ্রার্থনা করিতে করিতে সিংহের বল, দুর্জয় বল, অসীম বল লাভ করিতে লাগিলাম । দেখি, আর সে শরীর নাই, সে ভাব নাই । কি কথার বল ! কি প্রতিজ্ঞার বল ! বলিলেই হয়, প্রতিজ্ঞা করিলেই হয় ! পাপকে ঘূসি দেখাইতাম আর গ্রার্থনা করিতাম । সন্দেহ, অবিশ্বাস, পাপ, প্রলোভনকে ভয়ানক মূর্তি দেখাইতাম । গ্রার্থনা করিব, বলিলেই সব ভয় পাইত ।

যেমন আব্দার করিয়া বসিতাম ঠাকুরের পদতলে, কিছু লইতাম । কিছু পাইতে হইবে, কে দিবে ? কোথায় যাইতে হইবে ? কে পথ দেখাইবে ? পাপকে কে দ্রৰীভৃত করিবে ? সকল বিষয়ই সহায় গ্রার্থনা । তখন কেবলমাত্র গ্রার্থনা-ধনই ছিল ; তাহারই উপর কেবল নির্ভর করিতাম ।

সুখের প্রত্যাশা করিতাম প্রার্থনার নিকট । সাহায্য পাইতে হইলে প্রার্থনার আশ্রম লইতাম । “সবে ধন নীলমণি” যেমন কথায় বলে, প্রার্থনা আমার তেমনই ছিল ।

তোমাদের বন্ধু কেবল এই একটী পরম সহায় পাইয়াছিল । কি পুস্তক পড়িতে হইবে, কি আলোচনা করিতে হইবে, কার কাছে যাইতে হইবে,—কিছুই জানিতাম না । সে অবস্থায় না ফেলিলে এত বিশ্বাস বোধহয় প্রার্থনার উপর হইত না । কেহ কি ছু বলিলে চক্ষু বন্ধ করিয়া বলিতাম,—“প্রার্থনা ! কোথায় রহিলে ? বিপদকালে কাছে এস ।” আমি বাংলা ভাল জানিতাম না যে, ভাষাবন্ধ করিয়া প্রার্থনা করি । ভাব রাখিতে পারিতাম না । জানালার ধারে বসিয়া চক্ষু খুলিয়া একটি কথা বলিতাম । তাহাতেই আনন্দ ভাবি । এক মিনিটে মহামূল্য রহন লাভ । রহন পাইয়া কাকে দিব, কার কাছে গিয়া বলিব, তখন এমনই করিয়া সময় গেল । এই জগ্নই প্রার্থনাকে এত ভালবাসি । তোমরা যেমন বন্ধু, প্রার্থনা আবার তদপেক্ষা বন্ধু । যদিও অদৃশ্য, তথাপি তাহাকে আমি বন্ধু বলিয়াই জানি । বোধহয় এখানকার সকল লোক অপেক্ষা আমি অধিক খণ্ডে প্রার্থনার কাছে আবন্ধ আছি ; কেন না, এমন সময় ছিল যখন আমার প্রার্থনা ব্যতীত আর কেহই ছিল না ।

আমি জানিতাম, প্রার্থনা করিলেই শোনা যায় । আদেশের মত এইরূপ প্রথম হইতেই দুদয়ে নিহিত আছে । কি ধর্ম লইব, প্রার্থনা তাহার উত্তর দিতেন । অফিসের কাজ ছাড়িব কি, ধর্মপ্রচারক হইব কি, প্রার্থনাই তাহা বলিয়া দিতেন । স্তুর সহিত কিরূপ সম্পর্ক রাখিব, প্রার্থনা তাহা নির্ধারণ করিতেন । টাকার সহিত কি সংস্কৰ, প্রার্থনাই তাহার ব্যবস্থা করিতেন । আদেশের মত বড় তখন ভাবিতাম না । প্রার্থনা করিলে উত্তর পাওয়া যায়, দেখিতে চাহিলে দেখা যায়, শুনিতে চাহিলে শোনা যায়,—এই জানিতাম । যুক্তি এমনই পরিষ্কার হইল প্রার্থনা করিয়া, যেন দশ বৎসর বিশ্বালয়ে শ্যায়শাস্ত্র, বিজ্ঞানশাস্ত্র, কঠোর শাস্ত্র সকল অধ্যয়ন করিয়া আসিলাম । আমাকে ঈশ্বর বলিলেন,—“তোর বইও নাই, কিছুই নাই, তুই কেবল প্রার্থনাই কর ।” প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্য প্রতীক্ষা করিতাম । কই, কাজ ছাড়িব কি না, বলিলে না ? উহা কিরূপে হইবে, জানাইয়া দিলে না ?

কেবল এইরূপ করিতাম, ক্রমে ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিলাম, সাধক হইলাম, প্রচারক হইলাম, উপদেশ দিতে আরম্ভ করিলাম,—সব হইল। প্রার্থনা মানি বলিয়াই, জীবন যাহা, তাহা। প্রার্থনা মানি বলিয়াই বন্ধুদিগের অবস্থা মন্দ দেখিতেছি।

প্রার্থনা সম্বন্ধে প্রবৃক্ষনা আমাদের মণ্ডলী হইতে দূর করা আবশ্যক। যে প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্য অপেক্ষা করে না,—সে প্রবৃক্ষক। যার উপরে ভিতরে সমান নয়, যে বহুভাবী হয়, মনটা সে সবসময় ঠিক রাখে না,—সে প্রবৃক্ষক। প্রার্থনার অবস্থা বড় কঠিন অবস্থা। যে বহুভাবার শ্রোতৃ চলিয়া যায়—সে প্রবৃক্ষক। সকালে প্রার্থনার সময় কি বলিয়াছে, বৈকালে মনে নাই; বিবিধারে কি বলিয়াছে, মঙ্গলবারে জিজ্ঞাসা করিলে আর বলিতে পারে না,—সে প্রবৃক্ষক। ধন মানের জন্য, সংসারের জন্য, কিন্তু চৌদ্দ আনা ধর্ম আর ছই আনা সংসারের জন্য, অথবা সাড়ে পনের আনা পারত্বিক সম্পত্তি আর আধ আনা সংসারের জন্য যে কামনা করে, প্রার্থনা সম্বন্ধে সে প্রবৃক্ষক। পরীক্ষাতে শিখিয়াছি,—একটা পঁয়সা সংসারের জন্য যে চাহিবে, তার সমস্ত প্রার্থনা বিফল হইবে; এই জন্য প্রার্থনা বিমল রাখিবে। শেষে ইহলোক, পরলোক, সমস্ত পৃথিবীর অধিকারী হইবে। এক, ছই, তিন, চার, ঠিক দিয়া তেরিজ কবিয়া যেমন অভ্রান্তরূপে কি হইল বলা যায়,—প্রার্থনার সত্যও তেমনি করিয়া বোরান যায়। বন্ধুদিগকে এই জন্য কেবল প্রার্থনা করিতে বলি। সকলেই স্ত্রী-পুত্র অপেক্ষা প্রিয় জানিয়া, ধর্ম-গ্রহ জানিয়া, ধর্ম ও সংসারের সম্বন্ধে সার বস্ত্র জানিয়া এই প্রার্থনাকে যেন আদর করেন।\*

\* ২৩শে জুনাই, ১৮৮২ খ্রীষ্টাব্দে ভারতবর্যায় ব্রহ্মন্দিতে বিবৃত।

॥ গ্রন্থ নির্দেশিকা ॥

- ১। জীবনবেদ—কেশবচন্দ্র সেন
- ২। সঙ্গত— ত্রি
- ৩। নবসংহিতা— ত্রি
- ৪। প্রার্থনা— ত্রি
- ৫। আচার্যের উপদেশ—ত্রি
- ৬। সাধু সমাগম— ত্রি
- ৭। পত্রাবলী— ত্রি
- ৮। আচার্য কেশবচন্দ্র—গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায়
- ৯। কেশব-চরিত—চিরঞ্জীব শর্মা
- ১০। গহর্য দেন্দেনাথের আত্মজীবনীর পরিশিষ্ট—প্রিয়নাথ শাস্ত্রী
- ১১। আত্মচরিত—রাজনারায়ণ বসু
- ১২। আত্মচরিত—শিবনাথ শাস্ত্রী
- ১৩। অতীতের আঙ্গসমাজ—ত্রেলোক্যনাথ দেব
- ১৪। ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র সেন—গিরিশচন্দ্র নাগ
- ১৫। কেশবচন্দ্র ও বঙ্গসাহিত্য—যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত
- ১৬। ধর্মতত্ত্ব, স্মৃতিসমাচার ও *Indian Mirror*
- ১৭। *Keshab Chandra Sen*—Protap Chandra Mazumder
- ১৮। *Biography of a New Faith*—P. K. Sen
- ১৯। *Autobiography of Maharshi Devendra Nath*  
—S. N. Tagore
- ২০। *Autobiography of an Indian Princess*  
—Maharani Sunity Deve
- ২১। *Brahmananda Keshav*—Prem Sunder Basu
- ২২। *Lectures in India*—Keshab Chandra Sen
- ২৩। *Lectures in England*— do
- ২৪। *Nine Letters on Educational Measures*—do

“সামঞ্জস্য ও মিলনই কেশবচন্দ্রের জীবন। কেশবচরিত  
মহাসাগরের অ্যায় প্রশান্ত এবং গস্তীর। বিচ্ছিন্নতায়  
ইহা অরূপম। সেই মহাজীবনের কমনীয় স্ত্রী রশ্মি  
পুরুষাহুক্রমে দেশ-দেশান্তরে বিকীর্ণ হইয়া পড়িবে।  
কেশবের সঞ্চিত ধর্ম-সম্পত্তি এখন পৃথিবী মনের  
সাধে উপভোগ করুক। ধন্য বন্দদেশ! যে সে এমন  
লোকগুরু ধর্মার্থকে বক্ষে ধরিয়াছিল। ধন্য উনবিংশ  
শতাব্দী! যে সে এমন পবিত্র সন্তানকে দেখিল।”

—চিরজীব শর্মা



চার টাকা পঞ্চাশ অং পং